
„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 15 

 
„Rad des Seyns“  

 
Zur Beziehung zwischen Geschichte und Mythos 
in Heideggers Ereignisdenken der 1930er-Jahre 

 
Christian SOMMER (Archives Husserl Paris, ENS-PSL) 

 
 
Abstract 
 
  In den 1930er-Jahren entwickelt Heidegger in seinem Ereignis-Denken eine Mytho-logie, die die 

Verbindung zwischen Geschichte und Mythos thematisiert. Er interpretiert Hölderlins Dichtung als einen 

Gründungsmythos der Geschichte des deutschen Volkes, der den „Anfang“ der neuen Geschichte stiftet. Dabei 

wird die klassische Unterscheidung zwischen Mythos und Logos infrage gestellt, indem Heidegger auf eine 

archaische Einheit von Dichtung und Philosophie zurückgreifen möchte. Hölderlins Gedicht wird als eine 

„poetische Ansicht der Geschichte“ verstanden, die das Volk zu seinem „Seyn“ führt und ihm eine neue geistige 

Welt eröffnet. Diese Mytho-logie verweist auf ein tragisches Schema des Untergangs, das den Übergang zu 

einem neuen Anfang ermöglicht, wobei die „Revolution“ als grundlegende Umwälzung betrachtet wird. 

Heideggers Philosophie in den 1930er Jahren ist eng mit der Frage nach dem Volk und dessen Beziehung zu 

seinen Göttern verbunden, wobei Hölderlins Dichtung als der Schlüssel zur Konstitution des Volkes und seiner 

Geschichte betrachtet wird. 

 

Keywords: Heidegger, Hölderlin, Mythos, Remythologisierung, Dichtung, Erinnerung, Geschichte, Götter, 

Volk, Poetische Religion, Untergang, Tragik, Ereignis 



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 16 

 Den Dialog („Gespräch“, „Zwiesprache“), den Heidegger in den 1930er-Jahren zwischen Hölderlin 

und sich selbst, zwischen Dichten als μῦθος1 und Denken als λόγος, entfaltet, kann – so unsere Hypothese –  als 

Mytho-logie verstanden werden, die im Zentrum seines Ereignisdenkens verankert ist2. Das Denken und das 

Dichten des neuen bzw. „anderen Anfangs“ der Geschichte ist „Mytho-logie“3. Diese ist, wie es Heidegger in 

seiner Vorlesung von 1942 formuliert, der „geschichtliche ‚Prozess‘“, in dem „das Sein selbst dichterisch zur 

Erscheinung kommt“, wodurch, so Heidegger, „das Denken im Sinne des wesentlichen Gedankens in einem 

ursprünglichen Bezug zur Dichtung“4 steht.  

 Heideggers spekulative Geste dessen, was wir in kritischer Betrachtung als Remythologisierung zu 

bezeichnen vorschlagen, stellt somit das Schema der Progression vom μῦθος zum λόγος in Frage und verwirft 

angeblich die Logik einer Überwindung des ersteren durch den letzteren, um das frühere, archaische Stadium 

einer ursprünglichen Zusammengehörigkeit zwischen Philosophie und Dichtung zu reaktivieren. Es geht 

Heidegger darum, diesseits der antithetischen und wissenschaftlichen Spaltung beider zurückzukehren: „der 

ursprüngliche λόγος der Philosophie bleibt dem μῦθος verbunden; erst die Sprache der Wissenschaft vollzieht 

die Ablösung“5. Diese Rückkehr vollzieht sich nach dem Paradigma einer angeblichen Koexistenz zwischen 

μῦθος und λόγος bei Homer und Hesiod6, wobei der alte Streit zwischen Poesie und Philosophie, den Platon 

im zehnten Buch des Staats (607 b-c) erwähnt, umgekehrt wird: Die (Heideggersche) Philosophie strebt danach, 

zu ihrem Ursprung zurückzukehren, der das Gedicht als μῦθος ist7. Auch und vor allem aus diesem Grund 

schreibt Heidegger der Philosophie, d. h. seiner Philosophie, die „geschichtliche Bestimmung“ zu, „Hölderlins 

Wort das Gehör zu schaffen“8. 

Heidegger zufolge besteht Hölderlins Sprachwerk, als höchste Stufe und Wesen des Kunstwerks, nicht 

darin, die tragische Bewegung der Geschichte als „Werden im Vergehen“ zu beschreiben, sondern darin, das 

 
1  Vgl. HEIDEGGER, Winke (1931-1932), GA 94, S. 66: „Dichtung als Mythos“. Wir zitieren in der Regel nach der 
Gesamtausgabe [GA], Klostermann, Frankfurt/M., 1975- ; die Titel sind in Kurzform angegeben. 
2 Vgl. HEIDEGGER, Zum Ereignis-Denken, GA 73.2, S. 1277: „Mytho-Logie des Ereignisses“. Vgl. dazu C. SOMMER, 
Mythologie de l’événement. Heidegger avec Hölderlin, PUF, Paris, 2017. 
3 Vgl. HEIDEGGER, Einführung in die Metaphysik (1935), GA 40, S. 165; Κοινόν (1939), GA 69, S. 208.  
4 HEIDEGGER, Hölderlins Hymne "Der Ister" (1942), GA 53, S. 139.  
5 HEIDEGGER, Wesen der Wahrheit (1933/34), GA 36/37, S. 116; vgl. Was heisst Denken? (1951-52), GA 8, S. 11-12; Aufenthalte 
(1962), GA 75, S. 232; Das Ereignis (1941/42), GA 71, S. 320.  
6 Vgl. J. STENZEL, Metaphysik des Altertums (1929/1931) in: A. Baeumler / M. Schröter, Handbuch der Philosophie, R. Oldenburg, 
München / Berlin, 1934, S. 30. Zu dem fragwürdigen Paradigma einer Koexistenz von λόγος und μῦθος bei Homer und 
Hesiod, vgl. M. F. MEYER, Die Bedeutungsgenese der Begriffe „mythos“ und „logos“ in der griechischen Antike, in: Archiv 
für Begriffsgeschichte, XLI, 1999, S. 37-45; J.-.P. VERNANT, Mythe et société en Grèce ancienne, Maspéro, Paris, 1974 (La Découverte 
1992), S. 196.  
7 Vgl. HEIDEGGER, Zu Ereignis IV (ca. 1935), GA 73.1, S. 566: „Denken hat Dichten zum Ursprung“; HÖLDERLIN, Hyperion, 
I, SW 3, S. 144: die Philosophie „entspringt (...) aus der Dichtung eines unendlichen göttlichen Seins“. Wir zitieren die 
Ausgabe von J. Schmidt, Friedrich Hölderlin. Sämtliche Werke und Briefe [SW], Bd. 1-3, DKV, Frankfurt/Main, 1992-1994, die 
den Text aus der Großen Stuttgarter Ausgabe, Hrsg. F. Beissner (Werke) und A. Beck (Briefe und Dokumente), Bd. 1-8, 
Kohlhammer, Stuttgart, 1943-1985 wiedergibt. Die Referenzen werden in Kurzform angegeben. Heidegger verwendet die 
Hellingrath-Ausgabe, die wir gegebenenfalls konsultieren oder zitieren: Hölderlin. Sämtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe, 
hrsg. von Norbert v. Hellingrath, ab 1916 fortgeführt von Friedrich Seebass und Ludwig von Pigenot, Bd. I-VI, Propyläen-Verlag, Berlin, 
1913-1923, 3. Auflage 1943. 

8 HEIDEGGER, Beiträge zur Philosophie (1936-38), GA 65, S. 422. Vgl. Zu Hölderlins Empedokles-Bruchstücken (ca. 1934-38), GA 
75, S. 333: „Es muss genügen, dass wir in einem denkerischen Versuch die Zukunft der Hölderlinschen Dichtung 
vorbereiten (...) Ja, die geschichtliche Bestimmung der deutschen Philosophie ist demnächst keine andere, als jene 
Besinnung auf die Wahrheit des Seyns zu vollziehen, aus der das Hörenkönnen auf den Dichter jene Bestimmtheit und 
Stimmung, die Entschiedenheit des Fragens und die Einfachheit des Gestaltens empfängt“; Überlegungen IV, 1934-1936, 
GA 94, S. 216; Überlegungen XV (1941), GA 96, S. 263. 



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 17 

Prinzip der Geschichte zu stiften. Für Heidegger ist Hölderlin „der Dichter des anderen Anfangs unserer 

künftigen Geschichte“ 9 ; in diesem Sinne stiftet Hölderlins Dichtung den Anfang, d. h. die ἀρχή 10  der 

Geschichte des Volkes, welches als Wirkung dieser Dichtung fungiert.  

Die von Hölderlin gestiftete Geschichte kann jedoch für Heidegger nur die Geschichte des deutschen 

Volkes sein: „Geschichte aber ist immer einzige Geschichte je dieses Volkes, hier des Volkes dieses Dichters, 

die Geschichte Germaniens“11 . In der Vorlesung von 1934/35 wird deshalb Hölderlin als „Dichter der 

Deutschen“ (genitivus objectivus) bezeichnet, in dem Sinne, dass er als Dichter „die Deutschen erst dichtet“ und 

somit als „Stifter des deutschen Seyns“ 12  aufgefasst werden muss. Wenn nun Hölderlins Dichtung die 

Verwirklichung, d. h. das „Ins-Werk-Setzen“ der ἀρχή (Anfang) der Geschichte dieses Volkes ist, kann diese 

Dichtung als ein fundamentaler μῦθος verstanden werden, der diesem Volk den Zeitraum seines 

„Nationellen“ eröffnet, d. h. der ihm den neuen „deutsch-abendländischen“ bzw. „hesperisch-germanischen“13 

Anfang stiftet, welcher sich von der Geschichte des ersten griechischen Anfangs unterscheidet.  

In dieser Gründungsfunktion erscheint Hölderlins Dichtung als „poëtische Ansicht der Geschichte“, 

d. h. „Fabel“: 

 

Die Fabel, poetische Ansicht der Geschichte und Architektonik des Himmels, beschäftigt mich gegenwärtig vorzüglich, 

besonders das Nationelle, sofern es von dem Griechischen verschieden ist.  

Die verschiedenen Schicksale der Heroen, Ritter und Fürsten, wie sie dem Schicksal dienen, oder zweifelhafter sich in 

diesem verhalten, hab ich im Allgemeinen gefasst14.  

 

Die Fabel bietet eine besondere und zugleich allgemeine Sicht auf eine geschichtliche Begebenheit; sie erzählt 

von dieser empirischen, konkreten und wandelbaren („historisch“ im Sinne Hölderlins) Begebenheit unter dem 

Gesichtspunkt ihres schicksalhaften Sinnes, der ihr „intellektuelles“ Element ist. In ihrem doppelten Aspekt, 

dem „intellektuellen“ und dem „historischen“, stimmt die Fabel mit der Bestimmung des Mythos („Mythe“) 

überein15. So stellt Hölderlin in seinen Winken zur Fortsetzung (Über Religion) fest, dass „die religiösen Verhältnisse 

in ihrer Vorstellung weder intellektuell noch historisch, sondern intellektuell historisch, d.h. Mythisch sind, sowohl 

 
9 HEIDEGGER, Rückblick auf den Weg (1937-38), GA 66, S. 426; Zu Hölderlin, GA 75, S. 336; Anfang, GA 70, S. 159.  
10 Vgl. HEIDEGGER, Vom Wesen des Grundes (1929), GA 9, S. 124; Der deutsche Idealismus (1929), GA 28, S. 24; Metaphysik 
(1941), GA 49, S. 77; Φύσις (1939), GA 9, S. 247. 
11 HEIDEGGER, Hölderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 288. 
12 Ebenda, S. 220 ; vgl. Die gegenwärtige Lage (1934), GA 16, S. 333; Parmenides (1942/43), GA 54, S. 114. Die Figur Hölderlins 
als „Dichter der Deutschen“ und „deutschester aller Deutschen“ ist ein Leitmotiv im Umfeld des George-Kreises; vgl. M. 
KOMMERELL, Der Dichter als Führer in der deutschen Klassik, Bondi, Berlin, 1928, S. 478; N. v. HELLINGRATH, Vorrede zu 
Band IV (1916), in: Hölderlin-Vermächtnis, Bruckmann, München, 1936, 1944, S. 125.  
13 Diese Formulierung von H.-.G. GADAMER (Hölderlin und die Antike [1943], in: Gesammelte Werke, Bd. 9, Mohr/Siebeck, 
Tübingen, 1993, S. 2) scheint uns geeignet, die Bedeutung des „Abendländischen“ zusammenzufassen, wie Heidegger es 
in den 1930er und 1940er Jahren von Hölderlin aus interpretiert; vgl. Hölderlins Hymne „Der Ister“ (1942), GA 53, S. 170: 
„deutsch-abendländische Geschichte“.  
14 HÖLDERLIN, Brief an L. v. Seckendorf, 12/3/1804 (SW 3, S. 471-472). 
15 Zu Hölderlins Begriff bzw. Rehabilitierung des Mythos („Mythe“, „mythischer Zustand“), vgl. U. BEYER, Mythologie und 
Vernunft. Vier philosophische Studien zu Friedrich Hölderlin, Niemeyer, Tübingen, 1993, S. 7-54, 55-103; G. BUHR, Hölderlins 
Mythenbegriff, Athenäum Verlag, Frankfurt/M., 1972; U. GAIER, Hölderlin und der Mythos, in: M. Fuhrmann (Hrsg.), Terror 
und Spiel, Fink, München, 1971, S. 295-340; M. FRANCK, Hölderlin über den Mythos, in: Hölderlin-Jahrbuch 27 (1990-1991), 
S. 1-31; C. JAMME, Hölderlin und der Mythos, in: B. Frischmann (Hrsg.), Sprache – Dichtung – Philosophie. Heidegger und der 
Deutsche Idealismus, Alber, Freiburg/Brsg., 2010, S. 10-16.  



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 18 

was ihren Stoff, als was ihren Vortrag betrifft. Sie werden also in Rücksicht des Stoffs weder bloss Ideen oder 

Begriffe oder Charaktere, noch auch blosse Begebenheiten, Tatsachen, enthalten, auch nicht beedes getrennt, 

sondern beedes in Einem“16.  

Der Mythos vereint somit das „geistige Leben“ des „höheren Geschicks“ und das „wirkliche 

Leben“ der „besonderen Sphäre“17, indem er das allgemeine Intellektuelle (Begriffe, Ideen) mit dem besonderen 

Historischen (Begebenheiten, Fakten) vereint. Der Mythos ermöglicht nun die Differenz zwischen dem 

Seienden und seinem Sein zu verbinden und der „intellektuellen Anschauung“, welche den „(transzendentalen) 

schöpferischen Akt“18 des Gedichts als Metapher konstituiert, darzubieten: „Das tragische, dem Schein nach 

heroische Gedicht ist in seiner Bedeutung idealisch. Es ist die Metapher einer intellektuellen Anschauung“19.  

Mit seinem Begriff des Mythos, der die Allgemeinheit der Vernunft mit der Besonderheit der 

Sinnlichkeit versöhnen soll, antwortet Hölderlin auf die auffordernde Anweisung des Systemprogramms von 1800, 

die auch Heidegger in den 1930er-Jahren mit seinem „seynsgeschichtlichen“ Begriff der Mytho-logie 

aufzugreifen und weiterzuentwickeln scheint: „Wir müssen eine neue Mythologie haben, diese Mythologie aber 

muss im Dienste der Ideen stehen, sie muss eine Mythologie der Vernunft werden“20.  

Wenn die Vermittlung zwischen der allgemeinen und der besonderen Sphäre, zwischen Gedanke und 

Gedächtnis, möglich ist21, dann deshalb, weil das Gedicht als Mythos wesentlich Erinnerung ist, welche Gedanke 

(Reflexion) und Gedächtnis zusammenbringt. In dieser Hinsicht verleiht Heidegger Hölderlins Dichtung eine 

stiftende Funktion als „Sage“ oder Gründungsmythos der neuen Geschichte des Volkes; Hölderlins Dichtung 

ist somit ein tragischer Mythos, der dem Volk seinen „Grund“ (ἀρχή), d.h. sein „Seyn“, gibt22.  

In seiner Hölderlinvorlesung von 1934/35 kommentiert Heidegger Andenken, V. 59 („Was bleibet 

aber, / stiften die Dichter“) und expliziert die im Kunstwerkaufsatz beschriebene dreifache Gründung der Kunst 

(d. h. der Dichtung) – Schenken, Gründen, Anfangen – folgendermassen:  

 

Sofern dieses Stiften als Dichten ein Sagen ist, bedeutet es zugleich: den Entwurf ins Wort bringen – als Sagen und 

Gesagtes, als die Sage in das Dasein eines Volkes stellen und so dieses Dasein erstmals zum Stand bringen, gründen (...) 

Zum anderen besagt Stiftung: das so gleichsam Vorgesagte, Gegründete hinterlegen und retten als bleibendes Andenken 

an das eröffnete Wesen des Seyns, zu welchem Andenken ein Volk immer neu hindenken muss. / Das so in der Dichtung 

gestiftete Seyn aber umfasst immer das Seiende im Ganzen: die Götter, die Erde, die Menschen und diese in ihrer 

 
16 HÖLDERLIN, Über Religion, SW 2, S. 568. 
17 HÖLDERLIN, Über Religion, SW 2, S. 562 ff. 
18 HÖLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 450. 
19 HÖLDERLIN, Über den Unterschied der Dichtungsarten, SW 2, S. 553. 
20 HEGEL et al., Das älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, in: Hegel. Werke in 20 Bänden, Bd. 1, Frankfurt/M., Suhrkamp,  
1979, S. 235; 233: „die Philosophie muss mythologisch werden, um die Philosophen sinnlich zu machen“; 234: „Der 
Philosoph muss ebensoviel ästhetische Kraft besitzen als der Dichter“. In diesem Sinne wird das Volk „vernünftig“, denn 
das Gedicht als Mythos präsentiert ein neues „Welt-Vollzugs-Bild“, eine „gemeinschaftliche Weltansicht“, deren Ursprung 
die Mythologie ist; vgl. HEIDEGGER, Besprechung (1929), GA 3, S. 255; E. CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen, Zweiter 
Teil. Das mythische Denken (1923), Verlag B. Cassirer, Oxford, 1954, S. 8. 
21 HÖLDERLIN, Über Religion, SW 2, S. 563. 
22 Vgl. HEIDEGGER, Überlegungen XIV (1940-1941), GA 96, S. 206: „der Geschichtsgrund, die Sage des Seyns“. In derselben 
Passage bemerkt Heidegger, dass die „Spitze der Technik“ nicht in „Maschine und Motor“ erreicht ist, sondern „dann, 
wenn der ‚Mythos‘ und was man so nennt, zum Gegenstand der Berechnung gemacht wird und das Tragische der 
dramaturgischen Errechnung ausgeliefert ist“ (S. 206). 



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 19 

Geschichte – als Geschichte, d.h. als Volk.23  

 

Die entscheidende Dimension des „bleibenden Andenkens“ oder der „Erinnerung“, die dem tragischen 

Gedicht innewohnt, wird durch die Antwort der Hölderlinschen Dichtung auf den ersten griechischen Anfang 

vollzogen: Der Status der Erinnerung beantwortet nämlich Schillers Frage („Schöne Welt, wo bist du?“24, d.h.: 

„Griechische Welt, wo bist du?“) durch die erhoffte Möglichkeit eines „deutsch-abendländischen“ Mythos. Die 

tragische Sprache von Hölderlins energischem Gedicht macht Geschichtlichkeit bzw. Zeitlichkeit als Übergang 

vom ersten zum anderen Anfang „sinnlich“ und erfahrbar, weil diese Sprache auf der Erinnnerung als einer 

Erinnerung „nach vorne“ aufbaut, um mit Kierkegaard zu sprechen – weshalb sie den anderen Anfang als 

„Wiederanfang“25 durch die neue „vaterländische“ und „wiederanfängliche“ „Sangart“ möglich macht26.  

Diese antizipatorische (erwartungs- und hoffnungserzeugende) Erinnerung vollzieht sich als „geistige 

Wiederholung“ 27 , wie es in Hölderlins Über Religion heisst; sie reproduziert nicht in analoger Weise das 

„Werden“ (oder die Erfahrung) der Geschichte, sondern bringt es erst hervor und lässt es somit entstehen. Da 

„das durchaus originelle jeder echttragischen Sprache das immerwährendschöpferische“28 ist, ist diese Sprache 

selbst der ständige „Untergang“ und die unaufhörliche „Auflösung“, d.h. die Zeitigung der Zeitlichkeit als 

Geschichtlichkeit, die deswegen, so Heidegger, für das Volk, gemäss dem „Gesetz der Geschichtlichkeit“29, 

zum Gesetz wird. 

 
23 HEIDEGGER, Hölderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 214-215; vgl. „Andenken“ und „Mnemosyne“ (1939), GA 75, S. 10-26; 
Wesen des Grundes (1929), GA 9, S. 165. Die erinnernde Dimension des Mythos als „Sage“ wird durch den Begriff des 
„Andenkens“ angezeigt. Heidegger kannte zweifellos die umstrittenen Etymologien von μῦθος; vgl. G. STÄHLIN, μῦθος, 
in: Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Bd. IV, Kohlhammer, Stuttgart, 1942, S. 772-773: μῦθος kommt von 
*meudh-, *mudh: „sich erinnern“, „sich sehnen“, „Sorge“, wobei die Grundbedeutung „Gedanke“ ist.  
24 SCHILLER, Die Götter Griechenlands, v. 1. 
25 Vgl. HEIDEGGER, Ursprung (1935/36), GA 5, S. 65: „Immer, wenn Kunst geschieht, d.h. wenn ein Anfang ist, kommt in 
die Geschichte ein Stoss, fängt Geschichte erst und wieder an“; Der Anfang (1932), GA 35, S. 99 („Wiederanfang des 
anfänglichen Anfangs“); Beiträge (1936-38), GA 65, S. 434 („wieder Anfangen“); Besinnung (1938-39), GA 66, S. 67 
(„wiederanfängliche Besinnung“); Winke x Überlegungen II und Anweisungen (1931-1932), GA 94, S. 87 („Wiederanfangen 
des Anfangs“) ; 89 („Wiederanfang“) ; 100: „Wiederanfangen mit dem Anfang (...) Nicht Wiederbelebung der Antike (...) 
sondern Wiederbelebung unseres Volkes und seiner Aufgabe“. 
26 Vgl. HÖLDERLIN, Brief an C. Böhlendorff (Herbst 1802), SW 3, S. 467: „Mein Lieber! ich denke, dass wir die Dichter bis auf 
unsere Zeit nicht kommentieren werden, sondern dass die Sangart überhaupt wird einen anderen Charakter nehmen, und 
dass wir darum nicht aufkommen, weil wir, seit den Griechen, wieder anfangen, vaterländisch und natürlich, eigentlich 
originell zu singen“. Vgl. HEIDEGGER, Überlegungen IV (1934-36), GA 94, S. 216: „das grösste Wagnis einer wieder 
anfänglichen Dichtung“. Dieses Thema einer anderen, neuen „Sangart“ Hölderlins wurde auch in der Georgianischen 
Rezeption überstrapaziert; vgl. N. v. HELLINGRATH, Vorrede zu Band IV (1916), in: Hölderlin-Vermächtnis, op. cit., S. 105; 
M. KOMMERELL, Der Dichter als Führer, op. cit., S. 463, 469, 472.  
27 HÖLDERLIN, Über Religion, SW 2, S. 563.  
28 HÖLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 447. 
29  Vgl. HEIDEGGER, Hölderlins Hymne „Der Ister“ (1942), GA 53, S. 170: „Das Gesetz der Geschichtlichkeit eines 
geschichtlichen Volkes sagt, dass das ‚Natürliche‘ eines Menschentums nur wahrhaft seine ‚Natur‘ ist als ‚das 
Geschichtliche‘ seiner Geschichte. Deshalb ist das natürliche ‚Eigene‘ in seinem Gebrauch das Schwerste (...) Doch 
Hölderlin weiss nicht nur, was das Gesetz der Geschichtlichkeit der deutschen-abendländischen Geschichte sagt. Hölderlin 
weiss zugleich, wie dieses Gesetz allein erfahren und gesagt werden kann. Dieses Gesetz enthüllt sich nur dem Dichter! 
Weshalb muss das so sein? Warum muss dies Gesetz der Geschichte und damit das Wesensgesetz des abendländischen 
deutschen Menschentums in der entscheidenden geschichtlichen Zeit der Deutschen dichterisch gesagt werden?“; 
Überlegungen IV (1936), GA 94, S. 287: „das innerste gestaltende Gesetz eines geschichtlichen Volkes“; Überlegungen V (ca. 
1937), GA 94, S. 361: „geschichtliche Gestaltung hat ihr eigenes Gesetz“. –  Heidegger bemüht in den 1930er Jahren die 
Hölderlinsche Dialektik des „Nationellen“ im Kurzschluss mit Nietzsches Opposition zwischen Apollo und Dionysos, 
um den tragischen Konflikt zwischen Welt und Erde, τέχνη und φύσις zu denken, und um das zu artikulieren, was er das 
„verborgene Stilgesetz der geschichtlichen Bestimmung der Deutschen“ nennt; vgl. HEIDEGGER, Hölderlins Hymnen 
(1934/35), GA 39, S. 293-294; Nietzsche I, GA 6.1, S. 104-105. 



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 20 

Hölderlins Dichtung als Metapher, die den Transport oder genauer den „Übergang“ bewirkt, ist somit 

Ur-Sprung, Quelle (fons, fundus) oder Anfang (Prinzip) des geschichtlichen Werdens, welches es in seine Sprache 

übersetzt. Anders formuliert: Hölderlins Dichtung ist durch diesen metaphorischen Übersetzungseffekt die 

bestimmende Bedingung des geschichtlichen Volkes (oder des „metaphysischen Volkes“, wie es Heidegger sich 

vorstellt); seine Dichtung soll vermeintlich die Geschichte dieses Volkes durch seine Wirkung („erwirken“, 

„Erwirkung“30) selbst hervorbringen und die Geschichte wirklich (in ihrer tatsächlichen Wirklichkeit: in ihrem 

„Seyn“) durch ihr „Werk“ bestimmen31. 

Durch diese „geistige Wiederholung“ projiziert die „Mythe“ (die „Sage“), als Erinnerung an den ersten 

wirklichen Anfang, den möglichen anderen Anfang gemäss der analogen Übertragung des griechischen μῦθος 

auf die „deutsch-abendländische“ „Sage“. Der andere Anfang erfordert die Aufhebung bzw. die Überwindung 

des ersten Anfangs als Voraussetzung für das Erscheinen der „neuen Welt“, im Zuge der erinnernden 

Auseinandersetzung mit der Geschichte der Metaphysik32.  

Hölderlins Dichtung soll somit den anderen Anfang (das Incipit) der Geschichte des deutschen Volkes 

stiften, indem es die ἀ-λήθεια als „Geheimnis“ des „Vaterlandes“ dichtet33. Hier liegt nun die tragische Dimension 

dieser Mytho-logie der Geschichte: Die Voraussetzung für die Gründung des „Geheimnisses“ („Seyn“) dieses 

neuen „Reiches“, oder genauer dieses „Reiches der Kunst“34, ist der Weg durch den „Untergang“, der die 

„verbotene Frucht“ zum Vorschein bringen soll. Hölderlins Werk kann diesen Anfang nur durch den 

Untergang stiften, denn der Untergang der Geschichte des ersten Anfangs (als Geschichte der Metaphysik) ist 

die Verheissung oder die Voraussage des Aufgehens des anderen Anfangs. Die Tragödie beginnt mit dem 

Untergang: incipit tragoedia. Diese paradoxe Logik des „Untergangs“ als „Übergang“ zum anderen Anfang ist ein 

fundamentales operatives Schema des Heideggerschen Denkens der Tragödie, entwickelt im „Gespräch“ mit 

Hölderlins Dichtung: „der Untergang ist der Übergang in den anderen Anfang“35.  

 
30 HEIDEGGER, Winke (1931-1932), GA 94, S. 31, 34, 35. 
31 Vgl. HEIDEGGER, Zu Ereignis V (ca. 1943-1945), GA 73.1, S. 681: „Dichterisch ereignet sich die Geschichte und darin 
wohnt in der Poesie, weil sie Dichtung ist, die höhere Wahrheit gegenüber aller nur historischen, d. h. undichterisch 
technischen Verzeichnung und Vorstellung der Geschichte. / Dichterisch ist nicht nur der Aufgang der Geschichte, 
dichterisch ist vor allem der Übergang eines Weltalters der Geschichte in das kommende. Denn solcher Übergang ist nur 
als Untergang, den wir weder als Ende noch als Rückkehr zur Natur denken dürfen. Der Untergang ist der aufgehende 
Beginn des Anfangs. Dichterischer denn sein Geschichtsgang im Gedächtnis ist keine Geschichte“; Das Ereignis (1941/42), 
GA 71, S. 307: „Denken ist er-eignet; das Er-eignis ist Geschichte als einzige Dichtung Hölderlins“. 
32 Vgl. HEIDEGGER, Überlegungen V, GA 94 (ca. 1937), S. 354: „die Erinnerung zu erwecken an das, was zu Ende gegangen, 
was als Gewesenes noch west, nicht, um es irgendwie noch einmal massgebend zu machen, sondern für die schaffende 
Überwindung bereitzustellen“; Überlegungen IX (1938/39), GA 95, S. 214. 

33 Vgl. HEIDEGGER, Hölderlins Hymnen (1934/35), GA 39, p. 119-121; Hölderlin, Germanien, v. 84-96. In diesem Kontext der 
1930er-Jahre spielt offensichtlich das wirkungsträchtige Georgische Mythologem des „geheimen Deutschlands“ in 
Heideggers Hölderlin-Auslegung herein; Heidegger übernimmt und vertieft dieses Georgische Mythologem und seine 
Mysterienterminologie indem er das „geschichtliche Seyn“ des Volkes, d.h. das „Vaterland“, als „Geheimnis“ bzw. ἀ-
λήθεια („Un-verborgenheit“) umschreibt. Stellvertretend für diese im George-Kreis verbreitete Vorstellung des 
„Geheimen Deutschlands“, vgl. N. v. HELLINGRATH, Hölderlin und die Deutschen (1915), in: Hölderlin-Vermächtnis, op. cit., 
S. 120: „Ich nenne uns ‚Volk Hölderlins‘, weil es zutiefst im deutschen Wesen liegt, dass sein innerster Glutkern unendlich 
weit unter der Schlackenkruste, die seine Oberfläche ist, nur in einem geheimen Deutschland zutage tritt“. 

34 Vgl. HÖLDERLIN, ...meinest du es solle gehen..., V. 3-4 (SW I, S. 399): „Nämlich sie wollten stiften / Ein Reich der Kunst“. 
35 HEIDEGGER, Überlegungen XV (1941), GA 96, S. 252. Vgl. Beiträge (1936-38), GA 65, S. 397: „Dieser Untergang ist erstester 
Anfang“; Hölderlins Hymne „Andenken“, GA 52, S. 88; Parmenides (1942/43), GA 54, S. 167-168: „Wie, wenn 
‚Untergang‘ nicht Ende, sondern Anfang sein müsste? Jede griechische Tragödie sagt den Untergang. Jeder dieser 
Untergänge ist ein Anfang und Aufgang des Wesenhaften“; Besinnung (1938-39), GA 66, S. 253: „Alles Anfängliche fängt 
mit dem Untergang an“; Anfang (1941), GA 70, S. 139. – Indem sich das seynsgeschichtliche Denken Heideggers selbst 
im Zeichen des Untergang situiert (vgl. HEIDEGGER, Beiträge (1936-38), GA 65, S. 397: „Unsere Stunde ist das Zeitalter des 



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 21 

Dieses tragische Schema des Untergangs ist verflochten mit dem, was man als das mythische Schema 

der Wiederkehr bezeichnen könnte, gemäss einer Notiz in Besinnung von 1938/39: „Sehen wir das Wesen des 

‚Tragischen‘ darin, dass der Anfang der Grund des Untergangs, Untergang aber nicht ‚Ende‘, sondern das Rund 

des Anfangs ist, dann gehört zum Wesen des Seyns das Tragische“36. Damit der „andere Anfang“ als Rückkehr 

bzw. Wiederkehr des „ersten Anfangs“ als Möglichkeit geschehen kann, muss sich das „Rad des Seyns“ drehen, 

um die alte Welt aufzulösen und die neue aufgehen zu lassen37. 

Der „andere Anfang“ als „Wiederanfang“ wird erst nach dem „Untergang“ wirksam, welcher durch 

eine Revolution („Umwälzung“, „Umkehrung“, „Umsturz“) hervorgerufen wird; diese Revolution erzeugt eine 

tiefgreifende Veränderung (μεταβολή), die Heidegger eine „Gesamtumwälzung“ oder eine „grosse 

Umkehrung“38 nennt, oder, wie es in den Beiträgen heisst, einen „wesentlichen Umschlag, der von Grund aus 

Alles ergreift“39. Dieser Gedanke einer meta-physischen Revolution, so unsere Hypothese, konzentriert und 

strukturiert Heideggers gesamten „Willen“ bzw. „Denkwillen“ in den 1930er-Jahren, wie er es selbst in einer 

Aufzeichnung in den Schwarzen Heften von 1936 andeutet: „Die Umwälzung zum Da-sein als Erwirkung der 

Wahrheit des Seins – mein einziger Wille“40 .  

In Hölderlins Aufsatz Werden im Vergehen (Das untergehende Vaterland) ist es der „mythische Zustand“, 

der die „endlich-alte“ Welt mit der „unendlichneuen“41 Welt verbindet, um eine „neue Welt“ zu bilden. Die 

„Auflösung“ entfaltet sich als „Übergang“ von der „faktischen Wirklichkeit“ zum „real Möglichen“ und führt 

sowohl zur Erfahrung der Auflösung als auch zur Erinnerung an das Aufgelöste: „Aber das Mögliche, welches in 

die Wirklichkeit tritt, indem die Wirklichkeit sich auflöst, dies wirkt, und es bewirkt sowohl die Empfindung der 

 
Untergangs“ ; „unsere Stunde“ bezieht sich wohl auf die „Stunde des Mittags“ als „Augenblick der Ewigkeit“; Nietzsche (1937), 
GA 44, S. 148-149), stimmt es mit Nietzsches Diagnose eines „tragischen Zeitalters für Europa“ überein (NIETZSCHE, 
Nachgelassene Fragmente (1886-1887), 7 [31], Kritische Studienausgabe (KSA), 12/306, zitiert in Nietzsche I, GA 6.1, S. 247 und 
282; Nietzsche (1937), GA 44, S. 64; vgl. NIETZSCHE, Ecce Homo, KSA 6/313), dessen Untergang den Übergang in ein 
„neues Zeitalter“ vorbereiten soll (Nietzsche (1937), GA 44, S. 236). 
36 HEIDEGGER, Besinnung (1938-39), GA 66, S. 223. Zu diesem mythischen Schema der Wiederkehr bei Heidegger, vgl. die 
Überlegungen von H. BLUMENBERG, Arbeit am Mythos, Suhrkamp, Frankfurt/M., 1979, S. 61; Wirklichkeitsbegriff und 
Wirkungspotential des Mythos (1971), in: Ästhetische und metaphorologische Schriften, Suhrkamp, Frankfurt/M., 2001, S. 369. 
37 Vgl. HEIDEGGER, Überlegungen IV (1936), GA 94, S. 292: „...zu Zeiten, die wir nicht ermessen, einmal wieder sich das 
‚Rade des Seyns‘ sich dreht“. Diese erstaunliche Formel, die auf das „Rad des Seins“ in Nietzsches Also sprach Zarathustra 
zu verweisen scheint (KSA 4/272: „Alles geht, Alles kommt zurück; ewig rollt das Rad des Seins“; vgl. HEIDEGGER, 
Nietzsche I, GA 6.1, S. 274), ist vielleicht eine Reminiszenz von V. 319-320 der dritten Fassung von Hölderlins Der Tod des 
Empedokles: „Geh! fürchte nichts! es kehret alles wieder. / Und was geschehen soll, ist schon vollendet“ (SW 2, S. 409).  
38 Vgl. HEIDEGGER, Zu Ereignis IV (ca. 1935), GA 73.1, S. 551: „wir stehen vor einer Gesamtumwälzung (diese vollziehen – 
übernehmen als) oder einer völligen Wirrnis. / Das ist die Entscheidung. / Die Gesamtumwälzung aber von Grund aus 
vorbereiten – erst ihren Raum und Tiefe erwirken“; Beiträge (1936-38), GA 65, S. 184: „Jetzt aber ist Not die grosse 
Umkehrung, die jenseits ist aller ‚Umwertung aller Werte‘, jene Umkehrung, in der nicht das Seiende vom Menschen her, 
sondern das Menschsein aus dem Seyn gegründet wird“.  
39 HEIDEGGER, Beiträge (1936-38), GA 65, S. 28. 
40 HEIDEGGER, Überlegungen IV (1936), GA 94, S. 259; vgl. S. 256: „Meta-physisches Denken ist das Er-denken – das 
denkerische Durchsetzen – eines Wandels des Seins“. Heidegger geht sogar so weit, dass er diesen „Willen“ in eines der 
beiden „g“ seines Namens projiziert (vgl. GA 94, S. 259). In diesem Vokabular des „Willens“ (vgl. GA 94, S. 121: „geistig-
geschichtlicher Zukunftswille“; 316: „der Wille zum Ziel – zur Wahrheit des Seyns“; 317: „Gründenwollen“; Überlegungen 
VIII (1938/39), GA 95, S. 95: „Denken des Seyns“ als „Wille des Übergangs“; Überlegungen IX (1938/39), GA 95, S. 229: 
„Wille zum Ursprung“), wird man unschwer das Ergebnis der „seynsgeschichtlichen“ Umdeutung von Nietzsches „Willen 
zur Macht“ erkennen, welche in dem Begriff der „Ermächtigung“ (des Seins) gipfelt, die der technisch-imperialen 
„Machenschaft“ (des Seienden) entgegenwirken soll; vgl. Winke (1931-1932), GA 94, S. 36, 40, 43; Überlegungen und Winke 
III (ca. 1933-34), GA 94, S. 140; Überlegungen IV (1936), GA 94, S. 211. 
41 HÖLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 451. 



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 22 

Auflösung als die Erinnerung des Aufgelösten“42. Nun ist es genau dieser Übergang von der alten zur neuen 

Welt, den Hölderlin als „mythischen Zustand“ bezeichnet, welcher von Heidegger anderswo als besondere 

ἐνέργεια des Möglichen (δύναμις als ἐνέργεια ἀτελής) aufgefasst wird43. Hölderlin zufolge besteht das Wesen 

des transzendentalen schöpferischen Aktes des tragischen Gedichts darin, „idealindividuelles und 

realunendliches zu vereinen“ und sein „Produkt“ ist folglich „das mit idealindividuellem vereinigte 

realunendliche (...) wo dann das Unendlichreale die Gestalt des individuellidealen, und dieses das Leben des 

Unendlichenrealen annimmt, und beede sich in einem mythischen Zustande vereinigen, wo mit dem 

Gegensatze des Unendlichrealen und endlichidealen, auch der Übergang aufhört“44. 

Unter dem Aspekt der idealischen Auflösung erscheint das tragische Gedicht als schöpferischer Akt, 

insofern es Sprache ist45, d. h. ein reflexiver und „weltbildender“ Akt, der eine „neue Welt“46 schafft. Das 

Gedicht greift somit das Moment des Wandels auf, das dem geschichtlichen Werden innewohnt, um sich dessen 

tatsächliche Entfaltung zu imaginieren oder zu erträumen, d.h. um eine „neue Welt“ zu bilden, welche, wie 

Heidegger hofft, die „geistige Welt“ des deutschen Volkes sein wird. 

Hier sind zwei Aspekte festzuhalten. Zum einen ermöglicht Hölderlins Begriff des „mythischen 

Zustands“ Heidegger, das Gedicht als „Weltbildung“ zu verstehen, durch welche potenziell eine „neue 

Welt“ geschaffen wird. Von dieser neuen (geistigen) Welt gibt das Gedicht kein Bild; es ist nicht ein Weltbild 

im technomorphen Sinne, d.h. Gegenstand einer subjektivistischen Weltanschauung, die Heidegger 

beispielsweise in der Vorlesung von 1938 kritisiert47, sondern es ist wesentlich Produktion einer Welt als 

„Metapher der intellektuellen Anschauung“. Der Sinn des Hölderlinschen Gedichts als „Weltbildung“ wird in 

der Vorlesung von 1934 folgendermassen formuliert: „Das Wesen der Sprache west dort, wo sie als 

weltbildende Macht auftritt, d.h., wo sie das Sein des Seienden im voraus erst vorbildet und ins Gefüge bringt. 

Die ursprüngliche Sprache ist die Sprache der Dichtung“48. 

Das Gedicht als metaphorisches Vermögen ist Einbildungskraft: Die Sprache des Gedichts kann als 

„bildende Kraft des Mythos“ oder „mythische Phantasie“ begriffen und auf die Notion der „Weltbildung“ von 

1929/30 zurückgeführt werden: „Weltbildung“ als Bildung der „geistigen Welt“, die als Kosmo-Poiesis zu 

 
42 Ebenda, S. 447. 
43 Vgl. HEIDEGGER, Beiträge (1936-38), GA 65, S. 244. Zu Heideggers Interpretation von Aristoteles’ Lehre der δύναμις / 
ἐνέργεια (Met. 1047a24-26) in den 1920er-Jahren, vgl. C. SOMMER, Heidegger, Aristote, Luther. Les sources aristotéliciennes et 
néo-testamentaires d’Être et Temps, PUF, Paris, 2005, S. 101-119.  
44 HÖLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 450. 
45 Vgl. HÖLDERLIN, Über die Verfahrungsweise des poetischen Geistes, SW 2, S. 551: „Das Produkt dieser schöpferischen Reflexion ist 
die Sprache“. 
46 HÖLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 446. 
47 HEIDEGGER, Die Zeit des Weltbildes (1938), GA 5, S. 94. 
48 HEIDEGGER, Logik (1934), GA 38, S. 170.  



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 23 

verstehen ist49. Und in dieser kosmo-poietischen Funktion, als „Ursprache eines Volkes“50, arbeitet Hölderlins 

Gedicht an Heideggers Projekt einer „Destruktion der Logik“51 mit, indem es eine archaische52 Schicht zum 

Vorschein bringt: Hölderlins Dichtung als „Ursprache“ entfaltet sich jenseits des apophantischen Wesens der 

Sprache, da sie die „vorprädikative Offenbarkeit“ oder prälogischen Wahrheit53 aufweist, d.h. die ἀ-λήθεια als 

„Geheimnis“ des hesperischen oder abendländischen Germaniens dichtet. 

Andererseits, und das ist der zweite Aspekt, den es zu beachten gilt, ist der „mythische Zustand“, als 

Schöpfung einer möglichen „neuen Welt“, fantasmatischer Gegenstand der Erwartung und Quelle der 

Hoffnung auf das Eintreten dieses Möglichen; er impliziert somit eine religiöse Dimension. Das Gedicht als 

Mythos steht im Mittelpunkt dessen, was Hölderlin als „poëtische Religion“ bezeichnet: „So wäre alle Religion 

ihrem Wesen nach poëtisch“54. Hölderlins Dichtung als tragischer Gesang soll den Chor der Volksgemeinschaft 

bilden, indem es ihre Mitglieder vereint und verbindet. In dieser Synthese durch die Dichtung koinzidiert die 

religiöse („poëtische“) Dimension mit einer metapolitischen Dimension, denn das „Geheimnis“ des Mythos 

verbindet (religit) die Volksgemeinschaft, in dem von Hölderlin in Über Religion erhofften Sinn: „die Vereinigung 

mehrerer zu einer Religion, wo jeder seinen Gott und alle einen gemeinschaftlichen in dichterischen 

Vorstellungen ehren, wo jeder sein höheres Leben und alle ein gemeinschaftliches höheres Leben, die Feier des 

 
49  In seiner Rezension von Cassirers Das mythische Denken bedauert Heidegger, dass das „Fundamentalvermögen“ der 
„bildenden Kraft des Mythos“ als „mythischen Phantasie (...) völlig unerklärt“ geblieben sei; HEIDEGGER, Beschreibung 
(1929), GA 3, S. 263, 269. Vgl. auch E. CASSIRER, Hölderlin und der deutsche Idealismus, in: Ernst Cassirer. Gesammelte 
Werke, Bd. 9, Aufsätze und kleine Schriften (1902-1921), Meiner, Hamburg, 2001, S. 352: „Der Mythos ist für Hölderlin kein 
bloss äusserliches allegorisches Sinnbild, in das sich der Gedanke kleidet, sondern er bildet für ihn eine ursprüngliche und 
unauflösliche geistige Lebensform. Die mythische Phantasie ist kein blosses Schmuckstück, das wir nachträglich dem Bilde 
der Wirklichkeit hinzufügen, sondern sie ist eines der notwendigen Organe für die Erfassen der Wirklichkeit selbst“. – 
Wenn es zutrifft, dass der Begriff der „Weltbildung“ (Grundbegriffe (1929/30), GA 29/30, § 68) tatsächlich eine Übertragung 
von Kants Synthese des Schematismus der Einbildungskraft als „Fundamentalvermögen“ ist (Phänomenologische Interpretation 
(1927/28), GA 25, § 24; Kant, GA 3, dritter Abschnitt), darf man nicht versäumen, im Kern dieser Begriffsgenese den 
poietischen νοῦς von Aristoteles (De an., III, 6, 430a27-28), umgedeutet als „einheitbildendes Vernehmen“ und Quelle der 
Möglichkeit der Enthüllung bzw. Verbergung des λόγος ἀποφαντικός (Grundbegriffe (1929/30), GA 29/30, S. 454-455) zu 
sehen. Diese Genese wird vielleicht schon 1929/20 von der „weltbildenden Kraft“ gelenkt, die Nietzsche dem Spiel des 
heraklitischen Kindes zuschreibt; vgl. Die Geburt der Tragödie (KSA 1/153, 145): der “Mythus” als „zusammengezogenes 
Weltbild“. – Letzlich scheitert die (menschliche) Phantasie daran, sich zum Echo der Phantasie des Seins zu machen: „Vor 
der Phantasie (φαντασία) des Seins ist die Einbildungskraft des Menschen nur das Gestammel eines habgierigen 
Vorstellens“ (Anmerkungen III (1946-47), GA 97, S. 248). 
50 HEIDEGGER, Hölderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 217: „Aber auf das Wesen gesehen, ist die Sprache an sich selbst 
das ursprünglichste Dichtung, und das in ihr Gedichtete im engeren Sinne – das, was wir im besonderen ‚Dichtung‘ nennen 
– ist die Ursprache eines Volkes“; Hölderlin (1936), GA 4, S. 43: „Dichtung ist die Ursprache eines geschichtlichen Volkes“. 
Die Definition des „Wesens“ des deutschen Volkes durch Hölderlins Sprache bringt Heidegger in die Nähe von N. v. 
HELLINGRATH, Hölderlin und die Deutschen (1915), in: Hölderlin-Vermächtnis, op. cit., S. 124-125, der in der Nachfolge 
Herders bündig feststellt: “Sprache ist Seele des Volkes, Grenze des Volkes, Kern des Volkes”. Vgl. auch die Idee der 
“Ursprache” des “Urvolks”, das dazu bestimmt ist, seine universale Mission zu erfüllen, in FICHTES Reden an die deutsche 
Nation (1807/08), in: Johann Gottlieb Fichtes sämmtliche Werke, Bd. VII, WDG, Berlin, 1971. 
51 Vgl. HEIDEGGER, Was ist Metaphysik? (1929), GA 9, S. 117; Logik (1934), GA 38, S. 8: „Wir wollen die Logik als solche 
von ihrem Anfang an aus ihrem Grund erschüttern“.  
52 Wegweiser auf der Suche nach dieser archaischen Schicht der Sprache waren für Heidegger u. a. E. HOFFMANN, Die 
Sprache und die archaische Logik, Mohr / Siebeck, Tübingen, 1925; J. STENZEL, Über den Einfluss der griechischen Sprache 
auf die philosophische Begriffsbildung, in: Kleine Schriften zur griechischen Philosophie, Gentner, Darmstadt, 1956, S. 72-84 und 
Über den Zusammenhang des Dichterischen und Religiösen bei Platon, in: Kleine Schriften zur griechischen Philosophie, S. 107-
126.  
53 HEIDEGGER, Grundbegriffe (1929/30), GA 29/30, S. 496. 
54 HÖLDERLIN, Über Religion, SW 2, S. 568. Vgl. SCHELLING, Über Dante in philosophischer Beziehung (1803), in: Schellings 
Werke, Münchner Jubiläumsdruck, Dritter Hauptband, Beck, München, 3. Aufl. 1977, S. 572: „Im Allerheiligsten, / Wo Religion 
und Poesie verbündet / steht Dante als Hohepriester“. 



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 24 

Lebens mythisch feiern“55. Dieser „gemeinschaftliche Gott“ ist der „Gott der Mythe“ – vorausgesetzt es wird 

nicht vergessen, „dass so wohl die persönlichen Teile als die geschichtlichen immer nur Nebenteile sind, 

Verhältnis zur eigentlichen Hauptpartie, zu dem Gott der Mythe“56.  

Hölderlins tragische Dichtung als „Sage“ („Fabel“, „Mythe“) soll die Götter dieser 

„Volksgemeinschaft“ dichten. Denn Hölderlins „Sage“, von Heidegger nicht als Erzählung aus „Vor- und 

Urgeschichtlichem“57 interpretiert, sondern in einem tautegorischen Sinn als „wahres Wort“, das gemäss der 

Formel aus der Vorlesung von 1928/29 die „spezifische Wahrheit des Mythos“58 ausdrückt, umfasst auch und 

sogar wesentlich die Bedeutung von μῦθος als „Geschichte der Götter“59 – wobei sich Heidegger im Umkreis 

von Platon, der Hesiod und Homer interpretiert, bewegt.  

Ohne es hier im Einzelnen zeigen zu können, sei wenigstens hypothetisch angedeutet, dass die 

Hölderlinischen Spekulationen über den „Allgemeinsinn“ (in Über Religion) und die Poetologie des Tragischen 

von Heidegger um 1934/35 rezipiert und umgesetzt werden, und zwar im politischen bzw. metapolitischen 

Kontext des National-„Sozialismus“, den Heidegger als „nationalen Sozialismus“ und „nationell“-Sozialismus 

einer tragischen „Gemeinschaft“ (miss)versteht, deren Mitglieder Hölderlins Dichtung, die die Volksgötter 

vorausdichtet, in einem seltsamen seynsgeschichtlichem „Kommunismus“ miteinander verbinden soll 60 . 

Geblendet von seinem Willen, das Wesen des „Volkes“ zu denken, der ihn in eine zwiespältige und riskante 

Auseinandersetzung mit der sogenannten „völkischen Weltanschauung“ stürzt, wird Heidegger zu der 

theologischen Frage nach den Göttern dieses Volkes geführt, deren Wesen ausschliesslich Hölderlins Dichtung 

bestimmen könne, da diese Dichtung seit 1800 den möglichen Zeit-Raum eines „deutsch-

abendländischen“ „Reiches der Kunst“ geschaffen habe.  

In der Tat ist es ein Gott, der durch Hölderlins Mund der deutschen πόλις (dem als „Stätte“ verstandenen 

 
55 HÖLDERLIN, Über Religion, SW 2, S. 568.  
56 Ebenda. 
57 Vgl. HEIDEGGER, Zu Ereignis II (ca. 1935), GA 73.1, S. 261: „Die Sage # als Erzählung aus unprüfbarem Vor- und 
Urgeschichtlichem, sondern als das ursprüngliche Sagen – besser – anfänglichem Sagen, worin Sprache und als welche 
Sprache entspringt“. 
58 HEIDEGGER, Einleitung (1928/29), GA 27, S. 362.  
59 Vgl. HEIDEGGER, Überlegungen IX (1938/39), GA 95, S. 181; Parmenides (1942/43), GA 54, S. 165: „Das Wort als Nennung 
des Seins, der μῦθος, nennt das Sein in seinem anfänglichen Hereinblicken und Scheinen – nennt τὸ θεῖον, d.h. die Götter“; 
S. 166: „Deshalb ist das Gotthafte das ‚Mythische‘. Deshalb ist die Sage von den Göttern ‚Mythos‘“; Die ontotheologische 
Verfassung der Metaphysik (1957), GA 11, S. 62: „Zunächst meint θεόλογος, θεολογία das mythisch-dichtende Sagen von den 
Göttern ohne Beziehung auf eine Glaubenslehre und eine kirchliche Doktrin“. Vgl. PLATON, Rep., 392a; G. STÄHLIN, 
μῦθος, op. cit., S. 775; SCHELLING, Historisch-kritische Einleitung in die Philosophie der Mythologie (1842), in: Ausgewählte Schriften, 
Bd. 5, Suhrkamp, Frankfurt/M., 1985, S. 30: „die Göttergeschichte aber macht sich in den Dichtern selbst, in ihnen wird 
sie, in ihnen gelangt sie zur Entfaltung, in ihnen ist sie zuerst da und ausgesprochen“. Heidegger teilt in vielerlei Hinsicht 
die tautegorische, alethische und theophanische Auffassung des Mythos eines W. F. Otto; vgl. W. F. OTTO, Dionysos. Mythos 
und Kultus (1933), Klostermann, Frankfurt/M., 6. Auflage, 1996, S. 31 ; 44; Sprache als Mythos, in: E. Preetorius et al. 
(Hrsg.), Die Sprache, R. Oldenbourg, München, 1959, S. 121; Die Berufung des Dichters, in: Die Gestalt und das Sein, WBG, 
Darmstadt, 1959, S. 303. 
60  Vgl. Heideggers Reflexionen über τὸ κοινόν des „Kommunismus“ (Κοινόν (1939/40), GA 69, S. 191, 201-214; 
Überlegungen XIII (1940-1941), GA 96, S. 149-157. Nach dem Krieg interpretiert Heidegger seine Spekulationen über den 
„Kommunismus“ als Vorbereitung eines seynsgeschichtlichen Kommunismus des Geistes Europas, vielleicht im Sinne 
von Hölderlins „Communismus der Geister“ (hinzugefügt in der dritten Auflage (1943) der Hellingrath-Ausgabe), aber 
vor allem durch eine retrospektive Analogisierung mit seinem seynsgeschichtlichem Denken der „Gemeinschaft“ und des 
„Sozialismus“ des „Nationalsozialismus“ jenseits des Parteisozialismus; vgl. Anmerkungen II (ca. 1946-47), GA 97, S. 126-
127; 130; 131: „Das ‚Politische‘ ist nur vom Wesen und Geschick des Menschenwesens her, d.h. aber aus der Wahrheit des 
Seyns zu denken (...). ‚Politik‘ ist nicht das Schicksal – sondern ‚das Schicksal‘ des Menschen – ereignet im Geschick des 
Seyns – ist ‚politisch‘, insofern es das Gemeinwesen des Menschen angeht“. 



„Rad des Seyns“ (Christian SOMMER) 
© Heidegger-Forum vol.19 2025  

 

 25 

„Staat“) den νόμος geben soll, um diese πόλις in ihrem Anfang zu gründen und somit die Mitglieder des Volkes 

zu verbinden. In dieser Hinsicht ist Hölderlins νόμος βασιλεύς immer auch ein νόμος θεῖος. Hölderlins 

„Ursprache“ nennt die ἀρχή des Volkes, d.h. seinen „Genius“ oder „Geist“ als Prinzip (Anfang, Ursprung) seiner 

Geschichte; aber nur ein Gott kann diese ἀρχή stiften61. Genauer gesagt: Nur das „Grundgeschehnis“ oder das 

„Ereignis“ dieses Gottes kann dies tun. Das Volk gelangt zu seinem „Eigenen“ als „freier Gebrauch“ seines 

„Nationellen“ (seiner Erde) nur durch das „Ereignis“, welches das „Grundverhältnis eines Volkes zu seinen 

Göttern“62 hervorbringen soll, indem es dieses Grundverhältnis als Geschichte entfaltet, wie es Heidegger in 

seiner Vorlesung von 1934/35 formuliert.  

Das Volk (Politik), die Götter (Theologie) : Diese beiden „Pfähle“ oder „Dornen“, die in den 1930er-

Jahren Heideggers „Fleisch“ plagen63, bilden somit eine untrennbare Einheit, wobei eines mit dem anderen 

verflochten ist, da die Metaphysik des Volkes immer auch die Frage nach seinen Göttern impliziert. Die von 

Heidegger in seiner Vorlesung von 1934 gestellte Frage („Wer sind wir?“), dieser rote Faden der Frage nach 

dem „Volk“ in seinem Wesen, führt somit zur Frage nach dem Gott oder den Göttern dieses Volkes und dessen 

Geschichte, Knotenpunkt und Urzelle der Heideggerschen theologisch-politischen Remythologisierung: „Ein 

Volk ist nur Volk, wenn es in der Findung seines Gottes seine Geschichte zugeteilt erhält“64 . 
 

 
61 Vgl. HEIDEGGER, Hölderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 3-4: „Nun können wir Menschen freilich nie mit dem Anfang 
anfangen – das kann nur ein Gott“; W. F. OTTO, Dionysos, op. cit., S. 30: „Immer steht am Anfang der Gott“; HÖLDERLIN, 
Brief an den Bruder, Frühjahr 1801, SW 2, S. 450-451.  
62 HEIDEGGER, Hölderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 114; 147: „die Frage (...) ob und wie das Volk sein geschichtliches 
Dasein auf eine ursprünglich einheitliche Erfahrung der Rückbindung an die Götter gründet (...) Es geht um das wahrhafte 
Erscheinen oder Nichterscheinen des Gottes im Sein des Volkes aus der Not seines Seyns und für dieses. Dieses 
Erscheinen muss Grundgeschehenis werden“. Vgl. Beiträge (1936-38), GA 65, S. 399: „Das Wesen des Volkes gründet in 
der Geschichtlichkeit der Sichgehörenden aus der Zugehörigkeit zu dem Gott. Aus dem Ereignis, worin diese 
Zugehörigkeit geschichtlich sich gründet, entspringt erst die Begründung, warum ‚Leben‘ und Leib, Zeugung und 
Geschlecht, Stamm, im Grundwort gesagt: die Erde, zur Geschichte gehören und in ihrer Weise wieder die Geschichte in 
sich zurücknehmen und in alldem nur dem Streit von Erde und Welt dienstbar sind“. 

63 Vgl. HEIDEGGER, Brief an K. Jaspers, 1. Juli 1935, in: Martin Heidegger / Karl Jaspers, Briefwechsel 1920-1963, Piper u. 
Klostermann, München u. Frankfurt/M., 1992, S. 157. 
64 HEIDEGGER, Beiträge (1936-38), GA 65, S. 398; vgl. auch Überlegungen XI (1939), GA 95, S. 414; Überlegungen VII (1938), 
GA 95, S. 25. Für Heidegger sind diese Götter selbstverständlich nicht „die Götter Griechenlands“ sondern die Götter 
Deutschlands: „Aber wir wissen, die Götter sind immer die Götter des Volkes; in ihnen enthüllt und erfüllt sich die 
geschichtliche Wahrheit des Volkes“ (Hölderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 170) Vgl. auch Überlegungen IV (1934-1936), 
GA 94, S. 214: „Die Götter ja nur die des Volkes“. 


