»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

»Rad des Seyns*

Zur Beziehung zwischen Geschichte und Mythos
in Heideggers Ereignisdenken der 1930er-]Jahre

Christian SOMMER (Archives Husserl Patis, ENS-PSL)

Abstract

In den 1930er-Jahren entwickelt Heidegger in seinem Ereignis-Denken eine Mytho-logie, die die
Verbindung zwischen Geschichte und Mythos thematisiert. Er interpretiert Holderlins Dichtung als einen
Grindungsmythos der Geschichte des deutschen Volkes, der den ,,Anfang® der neuen Geschichte stiftet. Dabei
wird die klassische Unterscheidung zwischen Mythos und Logos infrage gestellt, indem Heidegger auf cine
archaische Einheit von Dichtung und Philosophie zurtickgreifen méchte. Holderlins Gedicht wird als eine
,»poetische Ansicht der Geschichte verstanden, die das Volk zu seinem ,,Seyn fithrt und ihm eine neue geistige
Welt eréffnet. Diese Mytho-logie verweist auf ein tragisches Schema des Untergangs, das den Ubergang zu
einem neuen Anfang ermdglicht, wobei die ,,Revolution® als grundlegende Umwilzung betrachtet wird.
Heideggers Philosophie in den 1930er Jahren ist eng mit der Frage nach dem Volk und dessen Bezichung zu
seinen Gottern verbunden, wobei Holderlins Dichtung als der Schliissel zur Konstitution des Volkes und seiner

Geschichte betrachtet wird.

Keywords: Heidegger, Holdetlin, Mythos, Remythologisierung, Dichtung, Erinnerung, Geschichte, Gétter,
Volk, Poetische Religion, Untergang, Tragik, Ereignis

15



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

Den Dialog (,,Gesprich®, ,,Zwiesprache®), den Heidegger in den 1930er-Jahren zwischen Héldetlin
und sich selbst, zwischen Dichten als pd00og! und Denken als Adyog, entfaltet, kann — so unsere Hypothese — als
Mytho-logie verstanden werden, die im Zentrum seines Ereignisdenkens verankert ist? Das Denken und das
Dichten des neuen bzw. ,,anderen Anfangs® der Geschichte ist ,,Mytho-logie*. Diese ist, wie es Heidegger in
seiner Votlesung von 1942 formuliert, der ,,geschichtliche ,Prozess®, in dem ,,das Sein selbst dichterisch zur
Erscheinung kommt®, wodurch, so Heidegger, ,,das Denken im Sinne des wesentlichen Gedankens in einem
urspriinglichen Bezug zur Dichtung*# steht.

Heideggers spekulative Geste dessen, was wir in kritischer Betrachtung als Remythologisierung zu
bezeichnen vorschlagen, stellt somit das Schema der Progtession vom ubfog zum Adyog in Frage und verwirft
angeblich die Logik einer Uberwindung des ersteren durch den letzteren, um das friihere, archaische Stadium
einer urspringlichen Zusammengehérigkeit zwischen Philosophie und Dichtung zu reaktivieren. Es geht
Heidegger darum, diesseits der antithetischen und wissenschaftlichen Spaltung beider zuriickzukehren: ,,der
urspringliche Adyog det Philosophie bleibt dem pd0og verbunden; erst die Sprache der Wissenschaft vollzieht
die Abl6sung*S. Diese Ruckkehr vollzieht sich nach dem Paradigma einer angeblichen Koexistenz zwischen
10og und Aoyog bei Homer und Hesiod®, wobei der alte Streit zwischen Poesie und Philosophie, den Platon
im zehnten Buch des S7aats (607 b-c) erwihnt, umgekehrt wird: Die (Heideggersche) Philosophie strebt danach,
zu ihrem Ursprung zurlickzukehren, der das Gedicht als pd0og ist’. Auch und vor allem aus diesem Grund
schreibt Heidegger der Philosophie, d. h. seizer Philosophie, die ,,geschichtliche Bestimmung® zu, ,,H6lderlins
Wort das Gehor zu schaffen®s.

Heidegger zufolge besteht Holderlins Sprachwerk, als héchste Stufe und Wesen des Kunstwerks, nicht

darin, die tragische Bewegung der Geschichte als ,,Werden im Vergehen® zu beschreiben, sondern darin, das

! Vgl. HEIDEGGER, Winke (1931-1932), GA 94, S. 66: ,,Dichtung als Mythos“. Wir zitieren in der Regel nach der
Gesamtansgabe [GA], Klostermann, Frankfurt/M., 1975- ; die Titel sind in Kurzform angegeben.

2 Vgl. HEIDEGGER, Zum Ereignis-Denken, GA 73.2, S. 1277: ,,Mytho-Logie des Ereignisses®. Vgl. dazu C. SOMMER,
Mythologie de I'événement. Heidegger avec Holderlin, PUF, Patis, 2017.

3 Vol. HEIDEGGER, Einfiibrung in die Metaphysik (1935), GA 40, S. 165; Kowdv (1939), GA 69, S. 208.

4 HEIDEGGER, Halderlins Hymne "Der Ister” (1942), GA 53, S. 139.

5 HEIDEGGER, Wesen der Wabrheit (1933/34), GA 36/37, S. 116; vgl. Was heisst Denken? (1951-52), GA 8, S. 11-12; Aufenthalte
(1962), GA 75, S. 232; Das Ereignis (1941/42), GA 71, S. 320.

6 Val. |. STENZEL, Metaphysik des Altertums (1929/1931) in: A. Bacumler / M. Schréter, Handbuch der Philosophie, R. Oldenburg,
Miinchen / Betlin, 1934, S. 30. Zu dem fragwiirdigen Paradigma einer Koexistenz von Adéyog und pdog bei Homer und
Hesiod, vgl. M. F. MEYER, Die Bedeutungsgenese der Begriffe ,,mythos“ und ,,logos* in der griechischen Antike, in: Arhiv
fiir Begriffsgeschichte, X1I, 1999, S. 37-45; ].- P. VERNANT, Mythe et société en Gréce ancienne, Maspéro, Paris, 1974 (La Découverte
1992), S. 196.

7 Vol. HEIDEGGER, Zu Erejgnis IV (ca. 1935), GA 73.1, S. 566: ,,Denken hat Dichten zum Ursprung*; HOLDERLIN, Hyperion,
I, SW 3, S. 144: die Philosophie ,,entspringt (...) aus der Dichtung eines unendlichen goéttlichen Seins®. Wir zitieren die
Ausgabe von J. Schmidt, Friedrich Holderlin. Séimtliche Werke und Briefe [SW], Bd. 1-3, DKV, Frankfurt/Main, 1992-1994, die
den Text aus der Grofen Stuttgarter Ansgabe, Hrsg. F. Beissner (Werke) und A. Beck (Briefe und Dokumente), Bd. 1-8,
Kohlhammer, Stuttgart, 1943-1985 wiedergibt. Die Referenzen werden in Kurzform angegeben. Heidegger verwendet die
Hellingrath-Ausgabe, die wir gegebenenfalls konsultieren oder zitieren: Halderlin. Sémtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe,
brsg. von Norbert v. Hellingrath, ab 1916 fortgefiibrt von Friedrich Seebass nnd Ludwig von Pigenot, Bd. 1-V1, Propylien-Verlag, Berlin,
1913-1923, 3. Auflage 1943.

8 HEIDEGGER, Beitrige ur Philosophie (1936-38), GA 65, S. 422. Vgl. Zu Hilderlins Empedokles-Bruchstiicken (ca. 1934-38), GA
75, S. 333: ,,Es muss geniigen, dass wir in einem denkerischen Versuch die Zukunft der Holderlinschen Dichtung
vorbereiten (...) Ja, die geschichtliche Bestimmung der deutschen Philosophie ist demnichst keine andere, als jere
Besinnung auf die Wahrheit des Seyns zu vollzichen, aus der das Hérenkénnen auf den Dichter jene Bestimmtheit und
Stimmung, die Entschiedenheit des Fragens und die Einfachheit des Gestaltens empfingt®; Uberlegungen 11/, 1934-1936,
GA 94, S. 216; Uberlegungen X1 (1941), GA 96, S. 263.

16



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

Prinzip der Geschichte zu sziffen. Fur Heidegger ist Holdetlin ,,der Dichter des anderen Anfangs unserer
kinftigen Geschichte“?; in diesem Sinne stiftet Holdetlins Dichtung den Anfang, d. h. die dpyn!© der
Geschichte des Volkes, welches als Wirkung dieser Dichtung fungiert.

Die von Héldetlin gestiftete Geschichte kann jedoch fiir Heidegger nur die Geschichte des deutschen
Volkes sein: ,,Geschichte aber ist immer einzige Geschichte je dieses Volkes, hier des Volkes dieses Dichters,
die Geschichte Germaniens“!'!. In der Votlesung von 1934/35 wird deshalb Hoéldetlin als ,,Dichter der
Deutschen® (genitivus objectivus) bezeichnet, in dem Sinne, dass er als Dichter ,,die Deutschen erst dichtet” und
somit als ,,Stifter des deutschen Seyns“!? aufgefasst werden muss. Wenn nun Holderlins Dichtung die
Verwitklichung, d. h. das ,,Ins-Werk-Setzen* der dpy? (Anfang) der Geschichte dieses Volkes ist, kann diese
Dichtung als ein fundamentaler pdboc verstanden werden, der diesem Volk den Zeitraum seines
»Nationellen® er6ffnet, d. h. der ihm den neuen ,,deutsch-abendlindischen® bzw. ,,hesperisch-germanischen®13
Anfang stiftet, welcher sich von der Geschichte des ersten griechischen Anfangs unterscheidet.

In dieser Grindungsfunktion erscheint Holderlins Dichtung als ,,poétische Ansicht der Geschichte®,

d. h. ,,Fabel*:

Die Fabel, poetische Ansicht der Geschichte und Architektonik des Himmels, beschiftigt mich gegenwiirtig vorziglich,
besonders das Nationelle, sofern es von dem Griechischen verschieden ist.
Die verschiedenen Schicksale der Heroen, Ritter und Fursten, wie sie dem Schicksal dienen, oder zweifelhafter sich in

diesem verhalten, hab ich im Allgemeinen gefasst!4.

Die Fabel bietet eine besondere und zugleich allgemeine Sicht auf eine geschichtliche Begebenheit; sie erzihlt
von dieser empirischen, konkreten und wandelbaren (,,historisch® im Sinne Holderlins) Begebenheit unter dem
Gesichtspunkt ihres schicksalhaften Sinnes, der ihr ,intellektuelles” Element ist. In threm doppelten Aspekt,
dem ,intellektuellen” und dem ,,historischen®, stimmt die Fabel mit der Bestimmung des Mythos (,,Mythe®)
tiberein!®. So stellt Hélderlin in seinen Winken zur Fortsetzung (Uber Religion) fest, dass ,,die religiésen Verhiltnisse

in ihrer Vorstellung weder intellektuell noch historisch, sondern intellektuell histotisch, d.h. Myzbisch sind, sowohl

® HEIDEGGER, Riickblick anf den Weg (1937-38), GA 66, S. 426; Zun Hilderlin, GA 75, S. 336; Anfang, GA 70, S. 159.

1OVgL HEIDEGGER, Vom Wesen des Grundes (1929), GA 9, S. 124; Der deutsche Idealismus (1929), GA 28, S. 24; Metaphysik
(1941), GA 49, S. 77; @boig (1939), GA 9, S. 247.

WHEIDEGGER, Holderlins Hymmen (1934/35), GA 39, S. 288.

12 Bbenda, S. 220 ; vgl. Die gegenwiirtige Lage (1934), GA 16, S. 333; Parmenides (1942/43), GA 54, S. 114. Die Figur Holderlins
als ,,Dichter der Deutschen® und ,,deutschester aller Deutschen® ist ein Leitmotiv im Umfeld des George-Kreises; vgl. M.
KOMMERELL, Der Dichter als Fiibrer in der dentschen Klassik, Bondi, Berlin, 1928, S. 478; N. v. HELLINGRATH, Votrede zu
Band IV (1916), in: Holderlin-1"ermdchtnis, Bruckmann, Mtnchen, 1936, 1944, S. 125.

13 Diese Formulierung von H.-.G. GADAMER (Hélderlin und die Antike [1943], in: Gesammelte Werke, Bd. 9, Moht/Siebeck,
Tubingen, 1993, S. 2) scheint uns geeignet, die Bedeutung des ,,Abendlindischen® zusammenzufassen, wie Heidegger es
in den 1930er und 1940er Jahren von Hélderlin aus interpretiert; vgl. Halderlins Hymmne ,,Der Ister (1942), GA 53, S. 170:
,deutsch-abendlandische Geschichte®.

Y4 HOLDERLIN, Brief an L. v. Seckendorf, 12/3/1804 (SW 3, S. 471-472).

15 7Zu Héldetlins Begriff bzw. Rehabilitierung des Mythos (,,Mythe®, ,,mythischer Zustand®), vgl. U. BEYER, Mythologie und
Vernunft. Vier philosophische Studien zu Friedrich Holderlin, Niemeyer, Ttibingen, 1993, S. 7-54, 55-103; G. BUHR, Hdlderlins
Mythenbegriff, Athendum Vetlag, Frankfurt/M., 1972; U. GAIER, Holdetlin und der Mythos, in: M. Fuhrmann (Hrsg.), Terror
und Spiel, Fink, Miinchen, 1971, S. 295-340; M. FRANCK, Hélderlin iiber den Mythos, in: Hélderlin-Jahrbuch 27 (1990-1991),
S. 1-31; C. JaMME, Hélderlin und der Mythos, in: B. Frischmann (Hrsg.), Sprache — Dichtung — Philosophie. Heidegger und der
Dentsche Idealismns, Alber, Freiburg/Brsg., 2010, S. 10-16.

17



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

was ihren Stoff, als was ihren Vortrag betrifft. Sie werden also in Riicksicht des Stoffs weder bloss Ideen oder
Begriffe oder Charaktere, noch auch blosse Begebenheiten, Tatsachen, enthalten, auch nicht beedes getrennt,
sondern beedes in Einem®“16.

Der Mythos vereint somit das ,.geistige Leben® des ,héheren Geschicks® und das ,,wirkliche
Leben® der ,,besonderen Sphire*!7, indem er das allgemeine Intellektuelle (Begriffe, Ideen) mit dem besonderen
Historischen (Begebenheiten, Fakten) vereint. Der Mythos ermdglicht nun die Differenz zwischen dem
Seienden und seinem Sein zu verbinden und der ,,intellektuellen Anschauung®, welche den ,,(transzendentalen)
schopferischen Akt“® des Gedichts als Metapher konstituiert, darzubieten: ,,Das tragische, dem Schein nach
heroische Gedicht ist in seiner Bedeutung idealisch. Es ist die Metapher einer intellektuellen Anschauung!.

Mit seinem Begriff des Mythos, der die Allgemeinheit der Vernunft mit der Besonderheit der
Sinnlichkeit vers6hnen soll, antwortet Holderlin auf die auffordernde Anweisung des Systemprogranms von 1800,
die auch Heidegger in den 1930er-Jahren mit seinem ,seynsgeschichtlichen® Begriff der Mytho-logie
aufzugreifen und weiterzuentwickeln scheint: ,,Wir mussen eine neue Mythologie haben, diese Mythologie aber
muss im Dienste der Ideen stehen, sie muss eine Mythologie der Vernunft werden®?.

Wenn die Vermittlung zwischen der allgemeinen und der besonderen Sphire, zwischen Gedanke und
Gedichtnis, méglich ist?!, dann deshalb, weil das Gedicht als Mythos wesentlich Ernnerung ist, welche Gedanke
(Reflexion) und Gedichtnis zusammenbringt. In dieser Hinsicht verleiht Heidegger Holderlins Dichtung eine
stiftende Funktion als ,,Sage* oder Griindungsmythos der neuen Geschichte des Volkes; Holdetlins Dichtung
ist somit ein tragischer Mythos, der dem Volk seinen ,,Grund“ (Gpy), d.h. sein ,,Seyn®, gibt?2.

In seiner Holdetlinvotlesung von 1934/35 kommentiert Heidegger Andenken, V. 59 (,,Was bleibet
abet, / stiften die Dichter®) und expliziert die im Kunstwerkaufsatz beschriebene dreifache Griindung der Kunst
(d. h. der Dichtung) — Schenken, Griinden, Anfangen — folgendermassen:

Sofern dieses Stiften als Dichten ein Sagen ist, bedeutet es zugleich: den Entwurf ins Wort bringen — als Sagen und
Gesagtes, als die Sage in das Dasein eines Volkes stellen und so dieses Dasein erstmals zum Stand bringen, grinden (...)
Zum anderen besagt Stiftung: das so gleichsam Vorgesagte, Gegriindete hinterlegen und retten als bleibendes Andenken
an das eroffnete Wesen des Seyns, zu welchem Andenken ein Volk immer neu hindenken muss. / Das so in der Dichtung

gestiftete Seyn aber umfasst immer das Seiende im Ganzen: die Gétter, die Erde, die Menschen und diese in ihrer

16 HOLDERLIN, Uber Religion, SW 2, S. 568.

7 HOLDERLIN, Uber Religion, SW 2, S. 562 ff.

18 HOLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 450.

Y HOLDERLIN, Uber den Unterschied der Dichtungsarten, SW 2, S. 553.

0 HEGEL et al., Das dlteste Systemprogramm des dentschen ldealismus, in: Hegel. Werke in 20 Bénden, Bd. 1, Frankfurt/M., Suhrkamp,
1979, S. 235; 233: ,,die Philosophie muss mythologisch werden, um die Philosophen sinnlich zu machen®; 234: ,,Der
Philosoph muss ebensoviel dsthetische Kraft besitzen als der Dichter®. In diesem Sinne wird das Volk ,,verntinftig®, denn
das Gedicht als Mythos prisentiert ein neues ,,Welt-Vollzugs-Bild*, eine ,,gemeinschaftliche Weltansicht, deren Ursprung
die Mythologie ist; vgl. HEIDEGGER, Besprechung (1929), GA 3, S. 255; E. CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen, Zweiter
Teil. Das mythische Denken (1923), Verlag B. Cassirer, Oxford, 1954, S. 8.

2V HOLDERLIN, Uber Religion, SW 2, S. 563.

22 Vgl. HEIDEGGER, Uberlegungen X117 (1940-1941), GA 96, S. 206: ,,der Geschichtsgrund, die Sage des Seyns. In derselben
Passage bemerkt Heidegger, dass die ,,Spitze der Technik® nicht in ,,Maschine und Motor* erreicht ist, sondern ,,dann,
wenn der ,Mythos‘ und was man so nennt, zum Gegenstand der Berechnung gemacht wird und das Tragische der
dramaturgischen Errechnung ausgeliefert ist* (S. 206).

18



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

Geschichte — als Geschichte, d.h. als Volk.23

Die entscheidende Dimension des ,bleibenden Andenkens® oder der ,,Erinnerung®, die dem tragischen
Gedicht innewohnt, wird durch die Antwort der Holdetlinschen Dichtung auf den ersten griechischen Anfang
vollzogen: Der Status der Erinnerung beantwortet nimlich Schillers Frage (,,Schéne Welt, wo bist dur*?4, d.h.:
,-Griechische Welt, wo bist du?*’) durch die erhoffte Méglichkeit eines ,,deutsch-abendlindischen® Mythos. Die
tragische Sprache von Hélderlins energischem Gedicht macht Geschichtlichkeit bzw. Zeitlichkeit als Ubergang
vom ersten zum anderen Anfang ,.sinnlich® und erfahrbar, weil diese Sprache auf der Erinnnerung als einer
Erinnerung ,,nach vorne“ aufbaut, um mit Kierkegaard zu sprechen — weshalb sie den anderen Anfang als
,» Wiederanfang“? durch die neue ,,vaterlindische® und ,,wiederanfingliche® ,,Sangart* moglich macht?.
Diese antizipatorische (erwartungs- und hoffnungserzeugende) Erinnerung vollzieht sich als ,,geistige
Wiederholung*“?7, wie es in Holdetlins Uber Religion heisst; sie reproduziert nicht in analoger Weise das
»Werden (oder die Erfahrung) der Geschichte, sondern bringt es erst hervor und ldsst es somit entstehen. Da
,-das durchaus originelle jeder echttragischen Sprache das immerwihrendschopferische®? ist, ist diese Sprache
selbst der stindige ,,Untergang® und die unauthérliche ,,Auflésung®, d.h. die Zeitigung der Zeitlichkeit als
Geschichtlichkeit, die deswegen, so Heidegger, fir das Volk, gemiss dem ,,Gesetz der Geschichtlichkeit“?,

zum Gesetz wird.

23 HEIDEGGER, Hilderlins Hymmnen (1934/35), GA 39, S. 214-215; vgl. ,, Andenken* und ,,Mnemosyne“ (1939), GA 75, S. 10-26;
Wesen des Grundes (1929), GA 9, S. 165. Die erinnernde Dimension des Mythos als ,,Sage* wird durch den Begriff des
»Andenkens angezeigt. Heidegger kannte zweifellos die umsttittenen Etymologien von pudbog; vgl. G. STAHLIN, pudboc,
in: Theologisches Worterbuch zum Newen Testament, Bd. IV, Kohlhammer, Stuttgart, 1942, S. 772-773: ndbog kommt von
*mendb-, *mudh: ,,sich erinnern, | sich sehnen®, ,,Sorge®, wobei die Grundbedeutung ,,Gedanke* ist.

24 SCHILLER, Die Gitter Griechenlands, v. 1.

25 Vgl. HEIDEGGER, Ursprung (1935/36), GA 5, S. 65: ,Immer, wenn Kunst geschieht, d.h. wenn ein Anfang ist, kommt in
die Geschichte ein Stoss, fingt Geschichte erst und wieder an®; Der Anfang (1932), GA 35, S. 99 (,,Wiederanfang des
anfinglichen Anfangs®); Beitrage (1936-38), GA 65, S. 434 (,wieder Anfangen®); Besinnung (1938-39), GA 66, S. 67
(»wiederanfingliche Besinnung®); Winke x Uberlegungen 11 und Anmweisungen (1931-1932), GA 94, S. 87 (,,Wiederanfangen
des Anfangs®); 89 (,Wiederanfang®) ; 100: ,,Wiederanfangen mit dem Anfang (...) Nicht Wiederbelebung der Antike (...)
sondern Wiederbelebung unseres Volkes und seiner Aufgabe®.

26 Vgl. HOLDERLIN, Brief an C. Biblendorff (Herbst 1802), SW 3, S. 467: ,,Mein Lieber! ich denke, dass wir die Dichter bis auf
unsere Zeit nicht kommentieren werden, sondern dass die Sangart iberhaupt wird einen anderen Charakter nehmen, und
dass wir darum nicht aufkommen, weil wir, seit den Griechen, wieder anfangen, vaterlindisch und natiirlich, eigentlich
originell zu singen®. Vgl. HEIDEGGER, Uberlegnngen 117 (1934-36), GA 94, S. 216: ,,das grisste Wagnis einer wieder
anfinglichen Dichtung®. Dieses Thema einer anderen, neuen ,,Sangart® Hoélderlins wurde auch in der Georgianischen
Rezeption tiberstrapaziert; vgl. N. v. HELLINGRATH, Vorrede zu Band IV (1910), in: Hélderlin-1 ermdichtnis, op. cit., S. 105;
M. KOMMERELL, Der Dichter als Fiibrer, op. cit., S. 463, 469, 472.

2T HOLDERLIN, Uber Religion, SW 2, S. 563.

B HOLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 447.

2 Vgl. HEIDEGGER, Hilderlins Hymne ,Der Ister* (1942), GA 53, S. 170: ,Das Gesetz der Geschichtlichkeit eines
geschichtlichen Volkes sagt, dass das ,Natiirliche’ eines Menschentums nur wahrhaft seine ,Natur’ ist als ,das
Geschichtliche® seiner Geschichte. Deshalb ist das natiirliche ,Eigene® in seinem Gebrauch das Schwerste (...) Doch
Hélderlin weiss nicht nur, »as das Gesetz der Geschichtlichkeit der deutschen-abendlindischen Geschichte sagt. Holderlin
weiss zugleich, wie dieses Gesetz allein erfahren und gesagt werden kann. Dieses Gesetz enthiillt sich ##r dem Dichter!
Weshalb muss das so sein? Warum muss dies Gesetz der Geschichte und damit das Wesensgesetz des abendlidndischen
deutschen Menschentums in der entscheidenden geschichtlichen Zeit der Deutschen dichterisch gesagt werdenr*;
Uberlegungen IV (1936), GA 94, S. 287: ,,das innerste gestaltende Gesetz eines geschichtlichen Volkes®; Uberlegungen 1 (ca.
1937), GA 94, S. 361: ,,geschichtliche Gestaltung hat ihr eigenes Gesetz*. — Heidegger bemtiht in den 1930er Jahren die
Hélderlinsche Dialektik des ,,Nationellen” im Kurzschluss mit Nietzsches Opposition zwischen Apollo und Dionysos,
um den tragischen Konflikt zwischen Welt und Erde, téyvn und @boig zu denken, und um das zu artikulieren, was er das
»verborgene Stilgesetz der geschichtlichen Bestimmung der Deutschen” nennt; vgl. HEIDEGGER, Holderlins Hymmnen
(1934/35), GA 39, S. 293-294; Nietzsche I, GA 6.1, S. 104-105.

19



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

Hoélderlins Dichtung als Metapher, die den Transport oder genauer den ,,Ubergang® bewirkt, ist somit
Us-Sprung, Quelle (fons, fundus) oder Anfang (Prinzip) des geschichtlichen Werdens, welches es in seine Sprache
tibersetzt. Anders formuliert: Hélderlins Dichtung ist durch diesen metaphorischen Ubersetzungseffekt die
bestimmende Bedingung des geschichtlichen Volkes (oder des ,,metaphysischen Volkes®, wie es Heidegger sich
vorstellt); seine Dichtung soll vermeintlich die Geschichte dieses Volkes durch seine Wirkung (,,erwirken®,
,»Erwitkung*3%) selbst hervorbringen und die Geschichte wirklich (in ihrer tatsichlichen Wirklichkeit: in ihrem
»oeyn®) durch ihr ,\Werk® bestimmen3!.

Durch diese ,,geistige Wiederholung® projiziert die ,,Mythe® (die ,,Sage®), als Erinnerung an den ersten
wirklichen Anfang, den mdglichen anderen Anfang gemiss der analogen Ubertragung des griechischen pfog
auf die ,,deutsch-abendlindische® ,,Sage®. Der andere Anfang erfordert die Authebung bzw. die Uberwindung
des ersten Anfangs als Voraussetzung fiir das Erscheinen der ,,neuen Welt”, im Zuge der erinnernden
Auseinandersetzung mit der Geschichte der Metaphysik32.

Holderlins Dichtung soll somit den anderen Anfang (das Incipif) der Geschichte des deutschen Volkes
stiften, indem es die G-A#0ewx als ,,Geheimnis® des ,, Vatetlandes* dichtet?. Hier liegt nun die #ragische Dimension
dieser Mytho-logie der Geschichte: Die Voraussetzung fir die Griindung des ,,Geheimnisses® (,,Seyn®) dieses
neuen ,,Reiches”, oder genauer dieses ,,Reiches der Kunst“3, ist der Weg durch den ,,Untergang®, der die
,verbotene Frucht® zum Vorschein bringen soll. Holderlins Werk kann diesen Anfang nur durch den
Untergang stiften, denn der Untergang der Geschichte des ersten Anfangs (als Geschichte der Metaphysik) ist
die Verheissung oder die Voraussage des Aufgehens des anderen Anfangs. Die Tragbdie beginnt mit dem
Untergang: incipit tragoedia. Diese paradoxe Logik des ,,Untergangs® als ,,Ubergang® zum anderen Anfang ist ein
fundamentales operatives Schema des Heideggerschen Denkens der Tragddie, entwickelt im ,,Gesprich® mit

Hoélderlins Dichtung: ,,der Untergang ist der Ubergang in den anderen Anfang*3s.

30 HEIDEGGER, Winke (1931-1932), GA 94, S. 31, 34, 35.

31 Vol. HEIDEGGER, Zn Ereignis 17 (ca. 1943-1945), GA 73.1, S. 681: ,,Dichterisch ereignet sich die Geschichte und datin
wohnt in der Poesie, weil sie Dichtung ist, die hchere Wahrheit gegentiber aller nur historischen, d. h. undichterisch
technischen Verzeichnung und Vorstellung der Geschichte. / Dichterisch ist nicht nur der Aufgang der Geschichte,
dichterisch ist vor allem der Ubergang eines Weltalters der Geschichte in das kommende. Denn solcher Ubergang ist nur
als Untergang, den wir weder als Ende noch als Riickkehr zur Natur denken diirfen. Der Untergang ist der aufgehende
Beginn des Anfangs. Dichtetischer denn sein Geschichtsgang im Gedichtnis ist keine Geschichte®; Das Ereignis (1941/42),
GA 71, 8. 307: ,,Denken ist er-eignet; das Er-eignis ist Geschichte als einzige Dichtung Hélderlins®.

32 Vgl. HEIDEGGER, Uberlegungen 1/, GA 94 (ca. 1937), S. 354: ,,die Erinnerung zu erwecken an das, was zu Ende gegangen,
was als Gewesenes noch west, nicht, um es irgendwie noch einmal massgebend zu machen, sondern fiir die schaffende
Uberwindung bereitzustellen; Uberlegungen 1X (1938/39), GA 95, S. 214.

33 Vgl. HEIDEGGER, Holderlins Hymnen (1934/35), GA 39, p. 119-121; Holdetlin, Germanien, v. 84-96. In diesem Kontext der
1930er-Jahre spielt offensichtlich das wirkungstrichtige Georgische Mythologem des ,,geheimen Deutschlands® in
Heideggers Holderlin-Auslegung herein; Heidegger tibernimmt und vertieft dieses Georgische Mythologem und seine
Mystetienterminologie indem et das ,,geschichtliche Seyn“ des Volkes, d.h. das ,,Vatetland®, als ,,Geheimnis® bzw. &-
MOetor (,,Un-verborgenheit®) umschreibt. Stellvertretend fir diese im George-Kreis verbreitete Vorstellung des
,,Geheimen Deutschlands®, vgl. N. v. HELLINGRATH, Hélderlin und die Deutschen (1915), in: Holderlin-V ermdichtnis, op. cit.,
S.120: ,,Ich nenne uns ,Volk Hélderlins’, weil es zutiefst im deutschen Wesen liegt, dass sein innerster Glutkern unendlich
weit unter der Schlackenkruste, die seine Oberfliche ist, nur in einem gebeimen Deutschland zutage tritt.

34 Vgl. HOLDERLIN, ...zzeinest du es solle geben..., V. 3-4 (SW 1, S. 399): ,,Nimlich sie wollten stiften / Ein Reich der Kunst®.

35 HEIDEGGER, Uberlegnngen X17 (1941), GA 96, S. 252. Vgl. Beitriige (1936-38), GA 65, S. 397: ,,Dieser Untergang ist erstester
Anfang®; Holderlins Hymmne ,Andenken, GA 52, S. 88; Parmenides (1942/43), GA 54, S. 167-168: ,,Wie, wenn
,Untergang® nicht Ende, sondern Anfang sein miisste? Jede griechische Tragodie sagt den Untergang. Jeder dieser
Unterginge ist ein Anfang und Aufgang des Wesenhaften®; Besinnung (1938-39), GA 66, S. 253: ,,Alles Anfingliche fingt
mit dem Untergang an‘; Anfang (1941), GA 70, S. 139. — Indem sich das seynsgeschichtliche Denken Heideggers selbst
im Zeichen des Untergang situiert (vgl. HEIDEGGER, Beitrage (1936-38), GA 65, S. 397: ,,Unsere Stunde ist das Zeitalter des

20



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

Dieses tragische Schema des Untergangs ist verflochten mit dem, was man als das mythische Schema
der Wiederkehr bezeichnen konnte, gemiss einer Notiz in Besinnung von 1938/39: ,,Sehen wir das Wesen des
,Tragischen‘ darin, dass der Anfang der Grund des Untergangs, Untergang aber nicht ,Ende’, sondern das Rund
des Anfangs ist, dann geh6rt zum Wesen des Seyns das Tragische 6. Damit der ,,andere Anfang* als Riickkehr
bzw. Wiederkehr des ,,ersten Anfangs® als Méglichkeit geschehen kann, muss sich das ,,Rad des Seyns* drehen,
um die alte Welt aufzulésen und die neue aufgehen zu lassen?’.

Der ,,andere Anfang* als ,,Wiederanfang® wird erst nach dem ,,Untergang® wirksam, welcher durch
eine Revolution (,,Umwilzung*, ,,Umkehrung®, ,,Umsturz®) hervorgerufen wird; diese Revolution erzeugt eine
defgteifende Verinderung (petafBolr), die Heidegger eine ,,Gesamtumwilzung® oder eine ,grosse
Umkehrung*3$ nennt, oder, wie es in den Bedtrigen heisst, einen ,,wesentlichen Umschlag, der von Grund aus
Alles ergreift®. Dieser Gedanke einer meta-physischen Revolution, so unsere Hypothese, konzentriert und
strukturiert Heideggers gesamten ,,Willen® bzw. ,,Denkwillen® in den 1930er-Jahren, wie er es selbst in einer
Aufzeichnung in den Sechwarzen Heften von 1936 andeutet: ,,Die Ummilznng zum Da-sein als Erwirkung der
Wahrheit des Seins — mein einziger Wille*40 .

In Holdetlins Aufsatz Werden im 1 ergehen (Das untergehende 1 aterland) ist es der ,,mythische Zustand®,
der die ,,endlich-alte* Welt mit der ,,unendlichneuen‘4! Welt verbindet, um eine ,,neue Welt* zu bilden. Die
»Auflésung® entfaltet sich als ,,Ubergang® von der ,,faktischen Wirklichkeit* zum ,,real Moglichen® und fiihrt
sowohl zur Erfahrung der Auflésung als auch zur Erinnerung an das Aufgeldste: ,,Aber das Mdgliche, welches in

die Wirklichkeit tritt, indem die Wirklichkeit sich anflost, dies wirkt, und es bewirkt sowohl die Empfindung der

Untergangs™ ; ,,unsere Stunde** bezieht sich wohl auf die ,,Stunde des Mittags* als ,,Augenblick der Ewigkeit; Nietgsche (1937),
GA 44, S. 148-149), stimmt es mit Nietzsches Diagnose eines ,,tragischen Zeitalters fiir Europa® tiberein (NIETZSCHE,
Nachgelassene Fragmente (1886-1887), 7 [31], Kritische Studienansgabe (KSA), 12/3006, zitiert in Nierzsche I, GA 6.1, S. 247 und
282; Nietzsche (1937), GA 44, S. 64; vgl. N1ETZSCHE, Ecce Homo, KSA 6/313), dessen Untergang den Ubergang in ein
»neues Zeitalter* vorbereiten soll (Nzeszsche (1937), GA 44, S. 230).

36 HEIDEGGER, Besinnung (1938-39), GA 66, S. 223. Zu diesem mythischen Schema der Wiederkehr bei Heidegger, vgl. die
Uberlegungen von H. BLUMENBERG, Arbeit am Mythos, Suhtkamp, Frankfurt/M., 1979, S. 61; Wirklichkeitsbegriff und
Wirkungspotential des Mythos (1971), in: Asthetische und metaphorologische Schriften, Suhrkamp, Frankfurt/M., 2001, S. 369.

37 Vgl. HEIDEGGER, Uberlegnngen 1V (1936), GA 94, S. 292: ,,...zu Zeiten, die wir nicht ermessen, einmal wieder sich das
,Rade des Seyns* sich dreht“. Diese erstaunliche Formel, die auf das ,,Rad des Seins in Nietzsches Al sprach Zarathustra
zu verweisen scheint (KSA 4/272: ,,Alles geht, Alles kommt zuriick; ewig rollt das Rad des Seins; vgl. HEIDEGGER,
Nietzsche I, GA 6.1, S. 274), ist vielleicht eine Reminiszenz von V. 319-320 der dritten Fassung von Héldetlins Der Tod des
Empedokles. ,,Geh! fiirchte nichts! es kehret alles wieder. / Und was geschehen soll, ist schon vollendet” (SW 2, S. 409).

38 Vgl. HEIDEGGER, Zu Ereignis IV (ca. 1935), GA 73.1, S. 551: ,,wir stehen vor einer Gesamtumwilzung (diese vollziehen —
Ubernehmen als) odet einer villigen Wirmis. / Das ist die Entscheidung. / Die Gesamtumwilzung abet von Grund aus
vorbereiten — erst ihren Raum und Tiefe erwirken®; Beitrage (1936-38), GA 65, S. 184: , Jetzt aber ist Not die grosse
Unmkebrung, die jenseits ist aller ,Umwertung aller Werte’, jene Umkehrung, in der nicht das Seiende vom Menschen her,
sondern das Menschsein aus dem Seyn gegrindet wird*.

39 HEIDEGGER, Beitrige (1936-38), GA 65, S. 28.

4O HEIDEGGER, Uberlegungen 117 (1936), GA 94, S. 259; vgl. S. 256: ,,Meta-physisches Denken ist das Fr-denken — das
denkerische Durchsetzen — eines Wandels des Seins®. Heidegger geht sogar so weit, dass er diesen ,,Willen® in eines der
beiden ,,g“ seines Namens projiziert (vgl. GA 94, S. 259). In diesem Vokabular des ,,Willens* (vgl. GA 94, S. 121: ,,geistig-
geschichtlicher Zukunftswille®; 316: ,,der Wille zum Ziel — zur Wahrheit des Seyns®; 317: ,,Griindenwollen*; Uberlegungen
VTII (1938/39), GA 95, S. 95: ,,Denken des Seyns* als ,,Wille des Ubergangs“; U/ier/qgungen IX (1938/39), GA 95, S. 229:
,»Wille zum Ursprung®), wird man unschwer das Ergebnis der ,,seynsgeschichtlichen” Umdeutung von Nietzsches ,,Willen
zur Macht® erkennen, welche in dem Begriff der ,,Ermichtigung® (des Seins) gipfelt, die der technisch-imperialen
,»Machenschaft* (des Seienden) entgegenwirken soll; vgl. Winke (1931-1932), GA 94, S. 36, 40, 43; Uberlegungen und Winke
11T (ca. 1933-34), GA 94, S. 140; Uberlegungen I (1936), GA 94, S. 211.

4V HOLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 451.

21



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

Auflbsung als die Erinnerung des Aufgelésten42. Nun ist es genau dieser Ubergang von der alten zur neuen
Welt, den Hoélderlin als ,,mythischen Zustand* bezeichnet, welcher von Heidegger anderswo als besondere
&vépyeio des Moglichen (Bdvopig als €vépyewn Greddc) aufgefasst wird*?. Holdetlin zufolge besteht das Wesen
des transzendentalen schopferischen Aktes des tragischen Gedichts datin, ,idealindividuelles und
realunendliches zu vereinen“und sein ,,Produkt™ ist folglich ,,das mit idealindividuellem vereinigte
realunendliche (...) wo dann das Unendlichreale die Gestalt des individuellidealen, und dieses das Leben des
Unendlichenrealen annimmt, und beede sich in einem mythischen Zustande vereinigen, wo mit dem
Gegensatze des Unendlichrealen und endlichidealen, auch der Ubergang aufhért“44.

Unter dem Aspekt der idealischen Auflésung erscheint das tragische Gedicht als schopferischer Akt,
insofern es Sprache ist*, d. h. ein reflexiver und ,,weltbildender Akt, der cine ,,neue Welt“4¢ schafft. Das
Gedicht greift somit das Moment des Wandels auf, das dem geschichtlichen Werden innewohnt, um sich dessen
tatsichliche Entfaltung zu imaginieren oder zu ertrdumen, d.h. um eine ,,neue Welt™ zu bilden, welche, wie
Heidegger hofft, die ,,geistige Welt™ des deutschen Volkes sein wird.

Hier sind zwei Aspekte festzuhalten. Zum einen ermdglicht Hoélderlins Begriff des ,,mythischen
Zustands®“ Heidegger, das Gedicht als ,,Weltbildung® zu verstehen, durch welche potenziell eine ,,neue
Welt* geschaffen wird. Von dieser neuen (geistigen) Welt gibt das Gedicht kein Bild; es ist nicht ein Weltbild
im technomorphen Sinne, dh. Gegenstand eciner subjektivistischen Weltanschauung, die Heidegger
beispielsweise in der Vorlesung von 1938 kritisiert*’, sondern es ist wesentlich Produktion einer Welt als
»Metapher der intellektuellen Anschauung®. Der Sinn des Holderlinschen Gedichts als ,,Weltbildung* wird in
der Votlesung von 1934 folgendermassen formuliert: ,,Das Wesen der Sprache west dort, wo sie als
weltbildende Macht auftritt, d.h., wo sie das Sein des Seienden im voraus erst vorbildet und ins Gefiige bringt.
Die urspriingliche Sprache ist die Sprache der Dichtung®4s.

Das Gedicht als metaphorisches Vermdgen ist Eénbildungskraft: Die Sprache des Gedichts kann als
,.bildende Kraft des Mythos* oder ,,mythische Phantasie® begriffen und auf die Notion der ,,Weltbildung* von
1929/30 zurtickgefihrt werden: ,,Weltbildung* als Bildung der ,.geistigen Welt®, die als Kosmo-Poiesis zu

42 Ebenda, S. 447.

43 Vgl. HEIDEGGER, Beitrige (1936-38), GA 65, S. 244. Zu Heideggers Interpretation von Atistoteles’ Lehre der 8ovarpug /
&vépyeto (Met. 10473242()) in den 1920er-Jahren, vgl. C. SOMMER, Heidegger, Aristote, Luther. 1es sources aristotéliciennes et
néo-testamentaires d’Etre et Temps, PUF, Paris, 2005, S. 101-119.

44 HOLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 450.

43 Vgl. HOLDERLIN, Uber die Verfabrungsweise des poetischen Geistes, SW 2, S. 551: ,,Das Produkt dieser schipferischen Reflexcion ist
die Sprache”.

46 HOLDERLIN, Werden im Vergehen, SW 2, S. 446.

4T HEIDEGGER, Die Zeit des Welthildes (1938), GA 5, S. 94.

48 HEIDEGGER, Lagik (1934), GA 38, S. 170.

22



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

verstehen ist®. Und in dieser kosmo-poietischen Funktion, als ,,Ursprache eines Volkes 0, arbeitet Holdetlins
Gedicht an Heideggers Projekt einer ,,Destruktion der Logik“>! mit, indem es eine archaische®? Schicht zum
Vorschein bringt: Holdetlins Dichtung als ,,Ursprache® entfaltet sich jenseits des apophantischen Wesens der
Sprache, da sie die ,,vorpridikative Offenbarkeit” oder prilogischen Wahrtheit>? aufweist, d.h. die -A10eia als
,»Geheimnis® des hesperischen oder abendlindischen Germaniens dichtet.

Andererseits, und das ist der zweite Aspekt, den es zu beachten gilt, ist der ,,mythische Zustand®, als
Schépfung einer moglichen ,,neuen Welt”, fantasmatischer Gegenstand der Erwartung und Quelle der
Hoffnung auf das Eintreten dieses Méglichen; er impliziert somit eine refigigse Dimension. Das Gedicht als
Mythos steht im Mittelpunkt dessen, was Holderlin als ,,poétische Religion bezeichnet: ,,So wiire alle Religion
ihrem Wesen nach poétisch“>*. Holderlins Dichtung als tragischer Gesang soll den Chor der Volksgemeinschaft
bilden, indem es ihre Mitglieder vereint und verbindet. In dieser Synthese durch die Dichtung koinzidiert die
religidse (,,poétische) Dimension mit einer metapolitischen Dimension, denn das ,,Geheimnis“ des Mythos
verbindet (re/igi?) die Volksgemeinschaft, in dem von Hélderlin in Uber Religion erhofften Sinn: ,,die Vereinigung
mehrerer zu einer Religion, wo jeder seinen Gott und alle einen gemeinschaftlichen in dichterischen

Vorstellungen ehren, wo jeder sein héheres Leben und alle ein gemeinschaftliches héheres Leben, die Feier des

49In seiner Rezension von Cassirers Das mythische Denken bedauert Heidegger, dass das ,,Fundamentalvermégen® der
bildenden Kraft des Mythos® als ,,mythischen Phantasie (...) vollig unerklirt™ geblicben sei; HEIDEGGER, Beschreibung
(1929), GA 3, S. 263, 269. Vgl. auch E. CASSIRER, Hélderlin und der deutsche Idealismus, in: Ernst Cassirer. Gesammelte
Werke, Bd. 9, Aufsditze nnd kleine Schriften (1902-1921), Meiner, Hamburg, 2001, S. 352: ,,Der Mythos ist fiir Hélderlin kein
bloss dusserliches allegorisches Sinnbild, in das sich der Gedanke kleidet, sondern er bildet fiir ihn eine urspriingliche und
unaufl6sliche geistige Lebensform. Die mythische Phantasie ist kein blosses Schmuckstiick, das wir nachtriglich dem Bilde
der Wirklichkeit hinzufiigen, sondern sie ist eines der notwendigen Organe fiir die Erfassen der Wirklichkeit selbst®. —
Wenn es zutrifft, dass der Begriff der ,,Weltbildung® (Grundbegriffe (1929/30), GA 29/30, § 68) tatsichlich eine Ubertragung
von Kants Synthese des Schematismus der Einbildungskraft als ,,Fundamentalvermdégen® ist (Phanomenologische Interpretation
(1927/28), GA 25, § 24; Kant, GA 3, dritter Abschnitt), darf man nicht versdumen, im Kern dieser Begriffsgenese den
poietischen vobdg von Aristoteles (De an., 111, 6, 430a27-28), umgedeutet als ,,einbeitbildendes 1 ernebmen und Quelle der
Méglichkeit der Enthiillung bzw. Vetbergung des Adyog dmo@avtikdg (Grundbegriffe (1929/30), GA 29/30, S. 454-455) zu
schen. Diese Genese witd vielleicht schon 1929/20 von der ,,weltbildenden Kraft gelenkt, die Nietzsche dem Spiel des
heraklitischen Kindes zuschreibt; vgl. Die Geburt der Tragidie (IKSA 1/153, 145): der “Mythus” als ,,zusammengezogenes
Weltbild“. — Letzlich scheitert die (menschliche) Phantasie datan, sich zum Echo der Phantasie des Seins zu machen: ,,Vor
der Phantasie (gavtooie) des Seins ist die Einbildungskraft des Menschen nur das Gestammel eines habgierigen
Vorstellens® (Anmmerkungen 111 (1946-47), GA 97, S. 248).

SO HEIDEGGER, Holderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 217: ,,Aber auf das Wesen gesehen, ist die Sprache an sich selbst
das urspriinglichste Dichtung, und das in ihr Gedichtete im engeren Sinne — das, was wir im besonderen ,Dichtung nennen
—ist die Ursprache eines Volkes®; Halderlin (1936), GA 4, S. 43: ,,Dichtung ist die Ursprache eines geschichtlichen Volkes*.
Die Definition des ,,Wesens“ des deutschen Volkes durch Hélderlins Sprache bringt Heidegger in die Nihe von N. v.
HELLINGRATH, Hélderlin und die Deutschen (1915), in: Holderlin-1 ermdchtnis, op. cit., S. 124-125, der in der Nachfolge
Herders biindig feststellt: “Sprache ist Seele des Volkes, Grenze des Volkes, Kern des Volkes”. Vgl. auch die Idee der
“Ursprache” des “Urvolks”, das dazu bestimmt ist, seine universale Mission zu erfiillen, in FICHTES Reden an die dentsche
Nation (1807/08), in: Johann Gottlieb Fichtes simmtliche Werke, Bd. VII, WDG, Betlin, 1971.

5! Vgl. HEIDEGGER, Was ist Metaphysik? (1929), GA 9, S. 117; Lagik (1934), GA 38, S. 8: ,,Wir wollen die Logik als solche
von ihrem Anfang an aus ihrem Grund erschiittern®.

52 Wegweiser auf der Suche nach dieser archaischen Schicht der Sprache waren fiir Heidegger u. a. E. HOFEMANN, Die
Sprache und die archaische Logif, Moht / Siebeck, Ttbingen, 1925; J. STENZEL, Uber den Einfluss der griechischen Sprache
auf die philosophische Begriffsbildung, in: Kieine Schriften gur griechischen Philosophie, Gentner, Darmstadt, 1956, S. 72-84 und
Uber den Zusammenhang des Dichterischen und Religiésen bei Platon, in: Kleine Schriften zur griechischen Philosophie, S. 107-
126.

53 HEIDEGGER, Grundbegriffe (1929/30), GA 29/30, S. 496.

34 HoLDERLIN, Uber Religion, SW 2, S. 568. Vgl. SCHELLING, Uber Dante in philosophischer Beziehung (1803), in: Schellings
Werke, Miinchner Jubilaumsdruck, Dritter Hanptband, Beck, Minchen, 3. Aufl. 1977, S. 572: , Im Allerheiligsten, / Wo Religion
und Poesie verbiindet / steht Dante als Hohepriester*.

23



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

Lebens mythisch feiern“®>. Dieser ,,gemeinschaftliche Gott™ ist der ,,Gott der Mythe® — vorausgesetzt es wird
nicht vergessen, ,,dass so wohl die personlichen Teile als die geschichtlichen immer nur Nebenteile sind,
Verhiltnis zur eigentlichen Hauptpartie, zu dem Go#t der Mythe .

Holderlins  tragische Dichtung als ,,Sage” (,Fabel®, ,Mythe) soll die Gotter dieser
,» Volksgemeinschaft™ dichten. Denn Héldetlins ,,Sage®, von Heidegger nicht als Erzadhlung aus ,,Vor- und
Utgeschichtlichem®” interpretiert, sondern in einem tautegorischen Sinn als ,,wahres Wort“, das gemiss der
Formel aus der Votlesung von 1928/29 die ,,spezifische Wahrheit des Mythos*>8 ausdrickt, umfasst auch und
sogar wesentlich die Bedeutung von pdbog als ,,Geschichte der Gotter“>® — wobei sich Heidegger im Umkreis
von Platon, der Hesiod und Homer interpretiert, bewegt.

Ohne es hier im Einzelnen zeigen zu konnen, sei wenigstens hypothetisch angedeutet, dass die
Hélderlinischen Spekulationen iiber den ,,Allgemeinsinn® (in Uber Religion) und die Poetologie des Tragischen
von Heidegger um 1934/35 rezipiert und umgesetzt werden, und zwat im politischen bzw. metapolitischen
Kontext des National-,,Sozialismus®, den Heidegger als ,,nationalen Sozialismus* und ,,nationell“-Sozialismus
einer tragischen ,,Gemeinschaft® (miss)versteht, deren Mitglieder Hélderlins Dichtung, die die Volksgotter
vorausdichtet, in einem seltsamen seynsgeschichtlichem ,,Kommunismus® miteinander verbinden soll®.
Geblendet von seinem Willen, das Wesen des ,,Volkes* zu denken, der ihn in eine zwiespiltige und riskante
Auseinandersetzung mit der sogenannten ,,vOlkischen Weltanschauung® stirzt, wird Heidegger zu der
theologischen Frage nach den Goéttern dieses Volkes gefiihrt, deren Wesen ausschliesslich Holderlins Dichtung
bestimmen koénne, da diese Dichtung seit 1800 den mdglichen Zeit-Raum eines ,,deutsch-
abendlindischen® ,,Reiches der Kunst® geschaffen habe.

In der Tat ist es ein Gott, der durch Holdetlins Mund der deutschen moA1g (dem als ,,Stitte verstandenen

35 HOLDERLIN, Uber Religion, SW 2, S. 568.

36 Ebenda.

57 Vgl. HEIDEGGER, Zu Ereignis 11 (ca. 1935), GA 73.1, S. 261: ,,Die Sage # als Erzihlung aus unpriifbarem Vor- und
Urgeschichtlichem, sondern als das urspriingliche Sagen — besser — anfinglichem Sagen, worin Sprache und als welche
Sprache entspringt*.

58 HEIDEGGER, Einleitung (1928/29), GA 27, S. 362.

39 Vgl. HEIDEGGER, Uberlegungen IX (1938/39), GA 95, S. 181; Parmenides (1942,/43), GA 54, S. 165: ,,Das Wort als Nennung
des Seins, der udOoc, nennt das Sein in seinem anfinglichen Hereinblicken und Scheinen — nennt 10 0glov, d.h. die Gotter™;
S. 166: ,,Deshalb ist das Gotthafte das ,Mythische’. Deshalb ist die Sage von den Géttern ,Mythos®; Die ontotheologische
Verfassung der Metaphysik (1957), GA 11, S. 62: ,,Zundchst meint Oedhoyog, Oeokoyia das mythisch-dichtende Sagen von den
Gottern ohne Beziehung auf eine Glaubenslehre und eine kirchliche Doktrin®. Vgl. PLATON, Rep., 392a; G. STAHLIN,
udOog, op. cit., S. 775; SCHELLING, Historisch-kritische Einleitung in die Philosophie der Mythologie (1842), in: Ausgewablte Schriften,
Bd. 5, Suhtkamp, Frankfurt/M., 1985, S. 30: ,,die Gottergeschichte aber macht sich in den Dichtern se/bst, in ithnen wird
sie, in ihnen gelangt sie zur Entfaltung, in ihnen ist sie zuerst da und ausgesprochen®. Heidegger teilt in vielerlei Hinsicht
die tautegorische, alethische und theophanische Auffassung des Mythos eines W. F. Otto; vgl. W. F. OTTO, Dionysos. Mythos
und Kultus (1933), Klostermann, Frankfurt/M., 6. Auflage, 1996, S. 31 ; 44; Sprache als Mythos, in: E. Prectorius e/ a/.
(Hzsg.), Die Sprache, R. Oldenbourg, Miinchen, 1959, S. 121; Die Berufung des Dichters, in: Die Gestalt und das Sein, WBG,
Darmstadt, 1959, S. 303.

60 Vgl. Heideggers Reflexionen iiber 10 kowoév des ,,Kommunismus* (Kowév (1939/40), GA 69, S. 191, 201-214;
Uberlegungen XIII (1940-1941), GA 96, S. 149-157. Nach dem Krieg interpretiert Heidegger seine Spekulationen iiber den
»Kommunismus® als Vorbereitung eines seynsgeschichtlichen Kommunismus des Geistes Europas, vielleicht im Sinne
von Holderlins ,,Communismus der Geister* (hinzugefiigt in der dritten Auflage (1943) der Hellingrath-Ausgabe), aber
vor allem durch eine retrospektive Analogisierung mit seinem seynsgeschichtlichem Denken der ,,Gemeinschaft” und des
»Sozialismus® des ,,Nationalsozialismus® jenseits des Parteisozialismus; vgl. Anmerkungen 11 (ca. 1946-47), GA 97, S. 126-
127;130; 131: ,,Das ,Politische® ist nur vom Wesen und Geschick des Menschenwesens her, d.h. aber aus der Wahrheit des
Seyns zu denken (...). ,Politik® ist nicht das Schicksal — sondern ,das Schicksal® des Menschen — ereignet im Geschick des
Seyns — ist ,politisch’, insofern es das Gemeinwesen des Menschen angeht”.

24



»Rad des Seyns® (Christian SOMMER)
© Heidegger-Forum vol.19 2025

»Staat™) den vOHOG geben soll, um diese mOMg in ihrem Anfang zu grinden und somit die Mitglieder des Volkes
zu verbinden. In dieser Hinsicht ist Hélderlins vopog Baothebe immer auch ein vopog Ogloc. Holderlins
,»Utsprache* nennt die apyn des Volkes, d.h. seinen ,,Genius“ oder ,,Geist* als Prinzip (Anfang, Ursprung) seiner
Geschichte; aber nur ein Gott kann diese apyn stiften®. Genauer gesagt: Nur das ,,Grundgeschehnis® oder das
,Ereignis® dieses Gottes kann dies tun. Das Volk gelangt zu seinem ,,Eigenen® als ,freier Gebrauch® seines
»Nationellen® (seiner Erde) nur durch das ,,Ereignis®, welches das ,,Grundverhiltnis eines Volkes zu seinen
Gottern®o2 hervorbringen soll, indem es dieses Grundverhiltnis als Geschichte entfaltet, wie es Heidegger in
seiner Votlesung von 1934/35 formuliett.

Das Volk (Politik), die Gétter (Theologie) : Diese beiden ,,Pfihle” oder ,,Dornen®, die in den 1930et-
Jahren Heideggers ,,Fleisch® plagen®?, bilden somit eine untrennbare Einheit, wobei eines mit dem anderen
verflochten ist, da die Metaphysik des Volkes immer auch die Frage nach seinen Gottern impliziert. Die von
Heidegger in seiner Vorlesung von 1934 gestellte Frage (,,Wer sind wir?*), dieser rote Faden der Frage nach
dem ,,Volk®in seinem Wesen, fithrt somit zur Frage nach dem Gott oder den Gottern dieses Volkes und dessen
Geschichte, Knotenpunkt und Urzelle der Heideggerschen theologisch-politischen Remythologisierung: ,,Ein

Volk ist #ur Volk, wenn es in der Findung seines Gottes seine Geschichte zugeteilt erhalt™o+ .

81 Vol. HEIDEGGER, Halderlins Hymmen (1934/35), GA 39, S. 3-4: ,Nun konnen wir Menschen freilich nie mit dem Anfang
anfangen — das kann nur ein Gott*; W. F. OTTO, Dionysos, op. cit., S. 30: ,,Jmmer steht am Anfang der Gott“; HOLDERLIN,
Brief an den Bruder, Frihjahr 1801, SW 2, S. 450-451.

2 HEIDEGGER, Holderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 114; 147: , die Frage (...) ob und wie das Volk scin geschichtliches
Dasein auf eine urspriinglich einheitliche Erfahrung der Riickbindung an die Gétter griindet (...) Es geht um das wahrhafte
Erscheinen oder Nichterscheinen des Gottes im Sein des Volkes aus der Not seines Seyns und fiir dieses. Dieses
Erscheinen muss Grundgeschehenis werden®. Vgl. Bedtrige (1936-38), GA 65, S. 399: ,,Das Wesen des Volkes griindet in
der Geschichtlichkeit der Sichgehdrenden aus der Zugehorigkeit zu dem Gott. Aus dem Ereignis, worin diese
Zugehorigkeit geschichtlich sich griindet, entspringt erst die Begriindung, warum ,Leben‘ und Leib, Zeugung und
Geschlecht, Stamm, im Grundwort gesagt: die Erde, zur Geschichte gehéren und in ihrer Weise wieder die Geschichte in
sich zuriicknehmen und in alldem nur dem Streit von Erde und Welt dienstbar sind*.

63 Vgl. HEIDEGGER, Brief an K. Jaspers, 1. Juli 1935, in: Martin Heidegger / Katl Jaspers, Briefiwechse! 1920-1963, Piper u.
Klostermann, Miinchen u. Frankfurt/M., 1992, S. 157.

4 HEIDEGGER, Beitrige (1936-38), GA 65, S. 398; vgl. auch Uberlegungen X1 (1939), GA 95, S. 414; Uberlegungen 111 (1938),
GA 95, S. 25. Fir Heidegger sind diese Gétter selbstverstiandlich nicht ,,die Gotter Griechenlands® sondern die Gatter
Deutschlands: ,,Aber wir wissen, die Gotter sind immer die Gotter des Volkes; in ihnen enthiillt und erfillt sich die
geschichtliche Wahrheit des Volkes* (Halderlins Hymnen (1934/35), GA 39, S. 170) Vgl. auch Uberlegungen 1V (1934-1936),
GA 94, S. 214: , Die Gotter ja nur die des Volkes*.

25



