
自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 88 

 

自我のあと、霊のまえ 

―ヘルダーリン『ヒュペーリオン』の魂概念― 

 

小倉 紀蔵（元京都大学） 

 

 

After Self, Before Spirit 
― The Notion of Soul in Hölderlin’s Hyperion 

 
Kizo OGURA 

 
  In order to understand modern notion of human being, it might be effective to employ a certain 

concept of ‘betweenness’ for precise analyzing. Since human being does not hold an atomistic way of 

existence in abstract time and space but appears between the complexity of the concrete and the abstract, our 

analysis should be directed toward the secret sphere at which modern selves painfully emerge. We can 

communicate with many lonesome selves who suffer agonies of estrangement between self and soul in the 

works of modern literature. While these kinds of existential sufferings in the literature of the 19th century 

should be interpreted to be solved solely in the sphere of individual concern, self in the previous period’s 

literature, on the other hand, should be treated and defined as the relevancy of soul and spirit. In Hölderlin’s 

Hyperion, for example, although Diotima depends on the relationship between self and spirit, Hyperion, by 

contrast, wants to recognize self to be independent of spirit. In Diotima’s worldview, self must be tightly 

connected with spirit or nature in order to obtain the perfect harmony; Hyperion, on the contrary, denies this 

notion and thinks that self must be the subject of activity, in which soul should not easily be connected with 

spirit or nature. Destruction occurs automatically between both of the selves, which makes this novel a 

normal elegy, and then resurrection of all relationships is eagerly wanted to be occurring by the two as the 

eternal return, which makes this epic the elegy of modernly wounded soul appearing after self, before spirit. 

 
Keywords: self, soul, spirit, estrangement, eternal return  

キーワード：自我、魂、霊、乖離、永遠回帰 

 

                                         



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 89 

１. 「悲歌的」ということ 

 

ふたつの「魂」 

 ヘルダーリンの『ヒュペーリオン（Hyperion）』1。 

 この痛ましい本の言葉は難解ではないが、内容はわかりやすくはない。その言葉の凸凹の劇し

さ、急上昇と急降下のめまぐるしい痙攣は、まるでこの言葉を語る人の精神が錯乱しているので

はないか、と思わせるほどだ。しかし、そのように読んではならないだろう。これは錯乱ではな

い。痛ましい調和への憧れなのである。痛々しく分裂した調和の予兆なのだ。 

 この本の末尾に近いところでヒュペーリオンはこう叫ぶ。 

 

おお、魂よ、魂よ、世界の美よ、不壊の美よ、永遠の若さで魅惑する美よ。あなたは存在している。い

ったい死がなんだろう。そして人間の悲しみがなんだろう。（2-2-8:3002） 

  

ここでヒュペーリオンはなぜ、「魂よ、魂よ（O Seele! Seele!）」という言葉を付け加えているの

だろう。なぜ、「世界の美よ」から始まらなかったのだろう。「あなたは存在している。いったい

死がなんだろう。そして人間の悲しみがなんだろう」というのは、「美」についてのみ語られて

いるのか、それとも「魂」についても語られているのか。前者である場合と、後者である場合と

では、この本の読み方自体が根本的に変わってしまうのではないか。 

 そして私の考えでは、この作品の舞台が「ヒュペーリオンの悲歌的な性格にとって（für 

Hyperions elegischen Charakter）」（序：8）ふさわしいと作者にいわれる理由は、まさにここに示さ

れているのだ。 

 この本の冒頭に戻ってみよう。そこには、こう書かれてある。 

 

愛する祖国の地は、ふたたびよろこびと悲しみをあたえる。（改行）ぼくはこうして、毎朝コリントス地

峡の高みに立つ。ぼくの魂は、しばしば、花々のあいだを飛ぶ蜜蜂のように、日に燃える山々の裾を右

からも左からもすずしく洗う海のあいだを飛びかう。（1-1-1:9-10） 

 

 これはこの本の冒頭の叙述だが、この時点ですでにディオティーマはこの世にいないのだ。そ

れも、ヒュペーリオンとの劇しい愛を経た上で、痛ましくこの世から消え去った後なのである。

そのことを読者は後になって、つまり第一巻、第二部の第十二書簡（1-2-12:108 ページ）に至

 
1 『ヒュペーリオン』の原文は、以下のものを使用した。Friedrich Hölderlin Sämtliche Werke und Briefe in drei Bänden, 

Band 2 Hyperion Empedokles Aufsätze Übersetzungen, Herausgegeben von Jochen Schmidt, Deutscher Klassiker Verlag, 
Frankfurt am Main, 1994. 

2 『ヒュペーリオン』の日本語訳は、青木誠之訳『ヒュペーリオン ―ギリシアの隠者』ちくま文庫、2010

を使用した。引用文に記載してあるたとえば（1-2-3:93-94）という数字は、第一巻、第二部、第三書簡

で、ちくま文庫版の 93から 94ページという意味である。そのほか、手塚富雄訳（『ヘルダーリン全集 第

3巻』河出書房新社、2007）および渡辺格司訳（岩波文庫、1936）を参照した箇所にはその旨を明記して

ある。 



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 90 

ってようやく知ることになる。そしてその事実を知って、ヒュペーリオンのこれまでの（つまり

この書簡までの）平静さは一体何だったのか、と訝しく思うのである。 

 ここで重要なのは「魂（Seele）」という言葉である。この本の末尾で「魂よ、魂よ」と劇しい

叫びを挙げた痛ましいヒュペーリオンは、この本の冒頭では、自分の魂を「蜜蜂のように」海上

に飛翔させている。 

 このふたつの魂の関係はいかなるものなのだろうか。魂への悲痛な呼びかけ（末尾）と、自由

に悠々と魂を遊弋させる（冒頭）こととの間には、一体どのような関係があるのだろうか。「悲

歌的」というこの書物の性格は、もしかするとこのふたつの魂の関係に宿っているのではないか。

このような視点から、『ヒュペーリオン』を読んでみたいと思う。 

 

ふたつの魂 

「ふたつの魂」の問題に対するひとつめの解釈は、冒頭の「飛翔する魂」が、過去の追体験に

ともなう内省によって、掉尾の「悲痛な魂」に変貌したというものである。冒頭部分は、ドイツ

からコリントスに戻ったヒュペーリオンが過去の回想を始める部分だ。この時点ですでにヒュペ

ーリオンはずたずたに傷つき、「ぼくには、これこそ自分のものだと言えるものがなにひとつな

い」「地上での仕事は終わった」（1-1-2:12）と厭世的な心情を吐露している。その一方で、千々

の思いに分裂しそうになる自我を、「自然（Natur）」や「一であること（Eines zu sein）」という観

念を動員してかろうじて縫合しようとしている。その努力は痛々しく、涙ぐましい。 

 

いっさいとひとつであること、これこそは神の生、これこそは人間の天だ。（改行）生きとし生けるもの

とひとつであること、至福の忘我のうちに自然のいっさいのなかへ帰ってゆくこと、これこそは思想と

よろこびの頂点、聖なる山頂、永遠の安らぎの場なのだ。（1-1-2:13-14） 

 

 しかしこの縫合の試みは、「意識（Besinnen）」や「思いをめぐらすこと（分別の世界：手塚）

（Nachdenken）」の介在によって容易に挫折し、ヒュペーリオンは自然から拒否されてなすすべ

もなく佇むのだ。 

 

けれども、一瞬、意識がもどると投げ落とされている。ぼくは思いをめぐらす。すると、現世のあらゆ

る苦しみを負って以前とすこしも変わらない孤独な自分を見出す。こころの避難所である永遠に一なる

世界は去り、自然は腕をとざす。ぼくはよそ者のように自然のまえに立ち、自然を理解することができ

ない。（1-1-2:14） 

  

 このようなヒュペーリオンが、ベラルミンへの手紙という手段によって回想と内省を重ねてゆ

くうちに、魂の永遠性と最終的な調和性に気づいてゆき、掉尾においてそれは確信となって虚空

に叫ばれる、という解釈である。この理解は、『ヒュペーリオン』が教養小説であるという解釈

に結びつく。ただし一般的な教養小説とは異なり、ヒュペーリオンは一度経験した自分の人生を



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 91 

もういちど追体験して内省することにより、真の意味での成長を遂げるのである。 

 以上のような解釈が、この小説に対しては妥当な理解を与えてくれるようにも見える。つまり、

ヒュペーリオンは二重の意味で成長したのだ。最初の実体験と、そしてそれに対する内省とによ

って、彼は人生を二度生き、そして二度成長した。それは一直線的ではなかったし、かぎりない

蛇行と挫折と逡巡と退歩を繰り返しはしたが、とにもかくにも主人公は成長し、そして物語は終

わったのだ。 

 だが、このような解釈はあきらかに、この小説の構造を無視している。最後の書簡（2-2-8）

において、ヒュペーリオンはドイツに留まりながら、「もっともうつくしい真昼」（298）に、「遠

くの野」の「泉のほとり」（297）にすわっているとき、突然ディオティーマの声と会話を交わす

のだ。そのときの会話が、例の「おお、魂よ、魂よ」（300）なのである。そして最も有名な次の

言葉が続き、この小説は終わる。 

 

世界の不協和音は愛しあう者たちのいさかいに似ている。和解は争いのさなかにあり、別れていたもの

はすべてまためぐりあう。（改行）血管は心臓で分かれ、ふたたび心臓にもどる。すべては、ひとつの永

遠の灼熱する生（いのち）なのだ。（2-2-8:300） 

 

 すなわち、よく誤解されてしまうのだが、この言葉がこの小説におけるヒュペーリオンの最後

の言葉なのではない。この言葉がヒュペーリオンの最終的な認識であり、この美しい認識に到達

したところで予定調和的にこの小説が終わっていたら、世界はどんなに美しく完結したであろう

か。しかしもしそうだとしたら、この小説が「悲歌的」だといわれた理由の半ば以上は消え失せ

てしまうのではないだろうか。 

 

「悲歌」の意味 

 「悲歌的」という規定の理由は、実は、逆なのだ。つまり、冒頭部の「こころの避難所である

永遠に一なる世界は去り、自然は腕をとざす。ぼくはよそ者のように自然のまえに立ち、自然を

理解することができない」（1-1-2:14）という孤独から出発して、終末部の「和解は争いのさな

かにあり、別れていたものはすべてまためぐりあう。（中略）すべては、ひとつの永遠の灼熱す

る生（いのち）なのだ」（2-2-8:300）という高揚に到達したから「悲歌的」なのではない。 

 逆に、ドイツでヒュペーリオンは「すべては、ひとつの永遠の灼熱する生（いのち）なのだ」

という認識に到達したにもかかわらず、その後のコリントスでは再び「ぼくはよそ者のように自

然のまえに立ち、自然を理解することができない」という絶対の孤独におちいってしまった。そ

しておそらくは、この円環は永遠につづくのである。合一の高揚で一切が終結するのではなく、

その後にまた分裂の悲惨さがやってくる。そして痙攣的な内省を反復した後にまた、同じことが

くりかえされる。それゆえ、「悲歌的」なのである。 

 もちろんヘルダーリンがこの作に「悲歌的」という規定をくだしたのは第一巻の「序」におい

てであり、その時点では第二巻の結末部分はまだ書かれていない。しかし、第一巻までですでに



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 92 

そのような悲歌的円環構造は描かれているし（「人間と自然が結び合って、いっさいを包括する

ひとつの神性となるのだ」（167）が第一巻の最後の言葉）、さらに第二巻の最終部においてこの

分裂の円環が完成することによって、「悲歌的」という半ば予言的な性格は永遠性を付与された

のである。 

 

終わらない物語 

 つまり、この物語は終わらないのだ。最後の手紙の最後の文章、「ぼくはそう考えた。くわし

くはまた（So dacht´ ich. Nächstens mehr.）」という言葉にその謎は宿っている。ヒュペーリオンは

少なくとも、自分の語りをここで永遠に終了させようとは思っていない。続きがあるのだ。しか

しその続きは書かれない。むしろ書かれる必要がない。なぜなら、その続きはこの本の冒頭だか

らである（構造上はそうではないが、内容的にはそうならざるをえない）。 

 別の言葉でいえば、この本は教養小説ではない。未熟なもの、未完成なもの、未発達で不完全

なものから、成熟へ、完成へ、発達と完全さというテロスに向かってのベクトルを描くのが教養

小説であるなら、この本はその反対のことを語っている。人間は決して成熟も完成も発達もしな

いということ、そのようなテロスへ向かっての一直線的で目的論的な運動をしないこと、上昇と

下降、高揚と沈滞、拡張と収縮は永遠に反復されること、そのことによってのみ生と死の隔壁は

乗り越えられること、つまり生はテクストの内部に閉じこめられず、それをはみ出、そこからあ

ふれ出て永遠の円環運動をすること……それらのことをこの本は語っているのである。この本は

それゆえ一個の完結した物体ではない。生の脈動はウロボロスの蛇のように最初のページと最後

のページを接合させ、そのことによってエクリチュールとしての、印刷された文字としての、製

本された本としての構造を内破する形でテクストから生が飛び出てくるのである。 

 この本を読んだ者は、その「わからなさ」に苦しめられながらも、すでにヒュペーリオン的な

生の永遠運動にからめとられてしまっている。生を始点から終点への電車走行のようなものだと

考える人びとは、そそくさとこの得体の知れないテクストから逃げようとするだろう。しかし何

らかの不可思議さに訝しく思いながらも、生とは直線運動ではないというビジョンを少しでも隠

し持っている人びとは、この跳躍する魚のように奔放な生のテクストを前にして、「もっともう

つくしい真昼」（298）を鋭敏に感じ取るのだろう。その最も典型的な人物は、いうまでもなくニ

ーチェであった3。 

 

 

 

 

 
3 「ところで、大いなる正午とは、人間が自分の軌道の真ん中にあって、動物と超人との中間に立ち、自

分が歩み行くべき夕暮れへの道を自分の最高の希望として祝う時である。というのは、それは或る新し

い朝への道だからだ」。ニーチェ、吉沢伝三郎訳、『ツァラトゥストラ 上』、ちくま学芸文庫、1993、142

ページ。 

 



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 93 

２. 魂と霊のたたかい 

 

「魂」の悲歌  

 この本が「悲歌的」であるという構造上の理由は、以上のようなものである。 

 しかし、これで「悲歌的」という規定のすべてを説明しえたわけではもちろんない。内容的に

いえば、ヒュペーリオンの「悲歌」性を最もよく表しているのは、「魂」という言葉なのだ。 

 ヒュペーリオンは成長しない。ヘーゲル的な弁証法の運動も知らない。彼はつねに同じ過ちを

繰り返し、そして落胆し、沈潜する。しかしだしぬけにまた起き上がり、生の充溢へと自らを駆

り立てる。そしてそれは悲劇的に挫折する。ここで悲劇的というのは、ギリシア的な意味である。

運命を乗り越えようと果敢に立ち上がるが、その主体性はあらかじめ運命の中に再帰化されてし

まっている。そのことを主人公は知らない。そういう意味での悲劇性である。 

 悲劇には滑稽さが欠如してはならない。観客席から見ると、主人公の主体性は運命の中に再帰

的に書きこまれてしまってあることは自明なのに、舞台にいる主人公だけがそのことを知らず、

運命と闘っている。そこに湧き上がる滑稽さである。 

 ヒュペーリオンの場合には、「魂」という言葉がこの滑稽さを演出している。舞台上でヒュペ

ーリオンひとりが、この「魂」という言葉をめぐって堂々めぐりをしているのだ。この本をよく

読んでみると、ヒュペーリオンだけが「魂（Seele）」という言葉をたくさん使っていることがわ

かる。アラバンダもディオティーマも、「魂」とはほとんどいわない。ディオティーマの場合、

最期の瞬間が迫った最後の手紙でほぼはじめて「魂」という言葉を使っているが、それまではた

った二回しか「魂」とはいわなかった。しかし悲劇的なのは、ヒュペーリオンだけが、そのこと

に最後まで気づいていないことなのだ。そして掉尾の例の「おお、魂よ、魂よ」という叫びとな

り、それが冒頭に続いてもなお、何事もなかったかのように「魂」にこだわっている。 

 『ヒュペーリオン』という小説の悲歌性は、ここに宿っている。つまり構造上の永遠回帰と、

内容上の「魂」への執着である。そして、「魂」をめぐるディオティーマとの決定的な齟齬であ

る。「魂」をめぐって、最初から最後までヒュペーリオンはディオティーマと対話ができていな

い。ディオティーマはさりげなく「魂」という言葉を回避し、あるいはヒュペーリオンが「Seele」

と発音するのがまったく聞こえていないかのように振る舞う。そして最後まで、というより正確

には最初のページに戻っても、ということはつまり永遠に、ヒュペーリオンはそのことに気づい

ていないのである。 

 この決定的な齟齬を理解するために、ヒュペーリオンとディオティーマの出会いから死別まで

を、「魂」という言葉を中心にして再構成してみることも重要であろう。 

 

魂と霊 

 「魂」という言葉をめぐってディオティーマとヒュペーリオンがいかに絶望的に乖離していた

のか、そのことを滑稽にもヒュペーリオンはまったく知らなかったが、ディオティーマは熟知し

ていた。そしてディオティーマは、直接的にではなく、修辞を使って、その乖離についてヒュペ



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 94 

ーリオンに伝えるのだ。そのことを詳しく語った手紙がある。それを読んでみよう（2-2-4）。 

 まず彼女は彼に対して、「不幸なかた、気高い精神のヒュペーリオン」（240）と語りかける。

ヒュペーリオンが「わたしの魂はあなたの魂とひとつになって天上の自由のなかに生きていま

す」（192）というような語りかけをするのに、なぜそれに対してディオティーマは「気高い魂の

ヒュペーリオン」という語りかけをしないのか。ヒュペーリオンは早く気づくべきであった。デ

ィオティーマはいう。 

 

Wem einmal, so, wie dir, die ganze Seele beleidiget war, der ruht nicht mehr in einzelner Freude, wer so, wie du, das fade Nichts gefühlt, 

erheitert in höchstem Geiste sich nur, wer so den Tod erfuhr, wie du, erholt allein sich unter den Göttern.4 

  

 斜体で強調されているこの文において、ディオティーマはほぼ全霊をこめてヒュペーリオンを

立ち直らせようとしている。なぜヒュペーリオンはディオティーマのこの親切な忠告を無視した

のだろうか。痛恨ともいえる齟齬である。 

 ディオティーマはヒュペーリオンに、個別的な（einzelner）レベルに止まらず、霊（Geist）の

レベルにまで上がってきなさいと促している。なぜならあなたの個人的な魂（Seele）は全体的に

害され、傷つけられ、機能しえない状態にあるからだ。かくなるうえは、個人の魂を捨てて神々

の霊のレベルに合一するしかない。それはとりもなおさずディオティーマの隠された半身の世界

なのである。なぜならディオティーマこそ、魂ではなく霊の次元に生きる者であることが、この

本のそこここで示唆されているからである。 

 ということは、ヒュペーリオンに別れを告げているディオティーマはここで、実は逆に隠され

た自己の半身と合一せよと語っていることになる。ヒュペーリオンが「魂」だと考えているディ

オティーマとは別離し、もうひとつの本当のディオティーマ、つまり「霊」としての彼女と合一

せよという促しであり、救済の言葉なのである。 

 しかし彼女はその言葉がヒュペーリオンに受け入れられないであろうことを予感しているし、

霊としての彼女があまりにもヒュペーリオンの魂に近づいてしまうことの危険性を赤裸々に語

ってもいる。ディオティーマの半身は自然（Natur）であるから、それを傷つけることは彼女に

はできない。それが彼女の限界であり使命なのだ。彼女はこう痛々しく正直に告白する。 

 

Ich fand dich, wie du bist. Des Lebens erste Neugier trieb mich an das wunderbare Wesen. Unaussprechlich zog die 

zarte Seele mich an und kindischfurchtlos spielt´ ich um deine gefährliche Flamme.-Die schönen Freuden unserer 

Liebe sänftigten dich; böser Mann! nur, um dich wilder zu machen. Sie besänftigten, sie trösteten auch mich, sie 

machten mich vergessen, dass du im Grunde trostlos warst, und dass auch ich nicht fern war, es zu warden, seit ich dir 

in dein geliebtes Herz sah.5 

 

 
4 Friedrich Hölderlin Sämtliche Werke und Briefe in drei Bänden, Band 2 Hyperion Empedokles Aufsätze Übersetzungen, S.142 
5 同上、142-143 ページ。 



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 95 

ヒュペーリオンにはじめて出会ったとき、ディオティーマの好奇心が彼女を駆って彼に近づか

せた。青木誠之訳では「わたしはそのすばらしいひとに近づきました」となっているが、これだ

とディオティーマが主体になってしまう。原文では、あくまでもディオティーマ自身は客体なの

だ。好奇心（Neugier）が主体であるが、この好奇心とは、「乙女」としての半身をいっているの

だ。「乙女」としての半身が、「自然」としての半身（mich）に強制しているという構図である。 

次の文は青木訳では「言いようもなくそのこまやかな魂に引きつけられました」となっている

が、これも正確にいえば、ディオティーマの主体性を打ち出しすぎた訳になっている。むしろ「そ

の物優しい魂は得も言へず私の心を惹きました」（渡辺格司訳、187）とか、「言いようもない力

で、その人のこまやかな魂はわたしを引きつけ」（手塚富雄訳、120）というほうがよい。ここで

はディオティーマを完全な客体性として把握しなくてはならないのだ。なぜなら、ディオティー

マの「自然」としての半身はヒュペーリオンの魂（「あなたの危険な炎」）を怖れ、そこに近づき

たくないと思っている。そこに近づくことは、自己の破滅の道であることを知っている。それな

のに、彼女の「乙女」としての半身は、盲目的に惹かれて「自然」をヒュペーリオンの魂に強引

に近づけようとしてしまうのである。だから、ディオティーマの全体が自らの意志でヒュペーリ

オンに近づいているという印象を少しでも与えてしまう訳は、誤解を生みやすい。ディオティー

マがほんとうにいいたかったことを明確に打ち出して、かなり説明的に意訳してみると、この言

葉は次のようなものになるだろう。 

 

わたしは魂としてのあなたを知ってしまいました。人生ではじめて、わたしの中で自然と乙女が分離し、

そして人間的な乙女が自然を強制してこのすばらしい魂に近づかせてしまったのです。言葉では抵抗で

きない力で、その人のやさしい人間的な魂はわたしを引き寄せました。わたしは子どものようになって

しまい、魂がおそろしいものだということを忘れてこの危険な炎＝魂のまわりで遊んでしまいました。

―まったく別々のベクトルを持つわたしたちは奇跡的に互いに愛することができ、その美しいよろこ

びがあなたの魂をやわらげました。しかし、あなたはやはりだめな人だったのです。愛のよろこびによ

って人間的なレベルから解放されて霊にまで昇華されるかと思ったあなたの魂は、逆にもっと劇しく人

間的になってしまいました。愛のよろこびはわたしのこともやわらげ、慰めました。しかしそのことは、

あなたが根本的に慰められえないことを忘れさせてしまいました。つまり、わたしにとって愛のよろこ

びは霊に向かうものだったのに対し、あなたにとって愛のよろこびは魂のものだったのです。そしてこ

の魂を宿す心を見つめているうちに、わたしまであやうく魂そのものになってしまうかもしれない、と

いうことを愛のよろこびが忘れさせてしまったのです。 

 

 この最終的に危険な道を回避するため、ディオティーマはヒュペーリオンと別れようとする。

しかし「いけないかた」といわれたヒュペーリオンは、あくまでも自分の道、自己の魂の道を選

んで歩もうとするのだ。ここに、調和の可能性はすでにない。ディオティーマは彼女の道、ヒュ

ペーリオンは彼の道を歩むしかなくなったのである。 

 そしてそのことを決定的に語る次の言葉を深く味わってみたい。 



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 96 

ごきげんよう。愛しいかた。骨折り甲斐のある場所にあなたの魂を捧げてください。世界にはきっと、

あなたがご自分を解放できる戦いの場が、祭壇があるはずです。よい力が跡形もなく夢まぼろしのよう

に消えてしまうとすれば残念なことです。けれどもあなたは、どのような最期を迎えることになろうと

も、神々のもとへお帰りになるかたです。あなたがそこから出発なさった神聖で自由で若々しい自然の

生
いのち

のなかへもどられるのです。それだけがあなたの願いでしょうし、わたしの願いでもあるのです。

（2-2-4:246）（下線強調は引用者による） 

 

 ここでディオティーマはいったんヒュペーリオンを見放してしまっている。人間的な「魂」に

固執するヒュペーリオンを、「霊」や「自然」に戻そうとする努力を放棄してしまっている。つ

まり「魂」と「生」を結びつける回路をあきらめてしまっている。「魂」によっては死しかもた

らされないことをヒュペーリオンに注意喚起し、そしてその死によって初めて「自然」「生」に

戻ることができるということを宣言した。だからこれはヒュペーリオンに対する死亡宣告なのだ。

「魂」を自ら滅ぼすことを求めたのである。 

 それゆえ最後の手紙でディオティーマは次のようにいう。 

 

あなたは没落しなければならないでしょう。絶望しなければならないでしょう。けれども、精神があな

たを救うでしょう。（2-2-6:276） 

Du müßtest untergehn, verzweifeln müßtest du, doch wird der Geist dich retten.6 

 

 この「精神（der Geist）」を、「あなたの精神はあなたを救うでしょう」（手塚富雄訳、139）と

訳すと誤解が生じるだろう。むしろ「一つの霊があなたを救ふでせう」（渡辺格司訳、217）のほ

うがディオティーマの語ろうとしていることに庶幾
ち か

い。あなたの魂があなたを滅ぼすのだから、

それを救うのはあの一なる霊なのだ、ということをディオティーマは語ろうとしているからであ

る。 

 

ディオティーマを殺す 

 この本の中でディオティーマは、「魂（Seele）」という言葉を八回だけ使っている。そのうち一

回は、先に挙げた「骨折り甲斐のある場所にあなたの魂を捧げてください」であり、そのほかに

「生きているすべての魂よ」（2-2-6:277）、「魂にみちた自然のたわむれ」（2-2-4:244）という表

現がある。しかしこれはヒュペーリオンの「魂」観とは異なる使用法である7。これら以外の五

 
6 同上、161 ページ。 
7 肯定的に使われた一回は、ヒュペーリオンの教育によって青年たちが精神的に成長したことを評価する

言葉の中に出てくる。「こうして、青年たちは偉大なものをひとつに結び合わせる術を学び、魂にみちた

自然のたわむれ（das Spiel der Natur, das seelenvolle）を理解するようになり、つまらない冗談は忘れたので

す」（2-2-4:244）。しかしこの「seelenvolle」という言葉はディオティーマが「魂」を「自然」や「たわむ

れ」に結びつけて解釈しようとした表現であることを忘れてはならない。ここにもディオティーマとヒ

ュペーリオンの齟齬が露呈しているのだ。 

 



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 97 

回はすべて彼女の最後の手紙に出てくるのだが、これは五回とも「わたしの魂」という表現にな

っている。そしてこの「わたしの魂」という言葉を、ディオティーマはつねに否定的な意味、な

いし不満足な気持ち、あるいは不達成ゆえの後悔をこめて使っているのである。彼女の最後の手

紙を見てみよう。 

 

それとも、わたしの魂は愛の感激にひたるなかで熟しすぎてしまったのでしょうか。（中略）でも、飛ぶ

ことを教えてくださったのなら、どうしてわたしの魂にあなたのもとへ帰ってゆくことも教えてくださ

らないのでしょう。（2-2-6:274） 

 

思っていることをつつみ隠さず申しましょう。あなたの火はわたしのなかに生きていました。あなたの

精神がわたしのなかに移っていたのです。でも、それだけでしたら、どうということもなかったと思い

ます。あなたの運命だけが、わたしの新しい生に死をもたらしたのです。わたしの魂はあなたのおかげ

で強すぎるほど強くなりました。ですから、あなたでしたらわたしの魂をおとなしくさせることもでき

たでしょう。あなたはわたしの生を大地から引き離してしまわれました。あなたでしたらわたしを大地

につなぎとめておくこともおできになったことでしょう。わたしの魂を、魔法の輪のなかに封じこめる

ように、あなたの胸のなかに抱きすくめることもおできになったでしょう。（中略）けれども、洪水によ

って山頂へ駆り立てられるように、あなたがご自身の運命によって精神の孤独へと追い立てられたあの

とき、ああ、戦いの嵐があなたの牢獄を吹き飛ばし、わたしのヒュペーリオンはかつての自由な世界に

飛び去ってしまわれた、とすっかり思いこんだあのときはじめて、わたしの運命は決まりました。そし

て、まもなく終わるのでしょう。（2-2-6:275-276） 

 

 これが悪魔の声だということに、もしかするとヒュペーリオンは気づいていたのかもしれない。

これは、ヒュペーリオンの知るディオティーマの声ではない。かよわい乙女の姿をした、悪魔の

声なのである。ここには誠実さのかけらもない。ここで語られているのはすべて虚偽である。そ

もそもディオティーマが「わたしの魂」などというはずがないのだ。「思っていることをつつみ

隠さず申しましょう」という怪しげな言葉が、これが嘘だということを暗示している。 

 ヒュペーリオンが、ディオティーマの死に関して冷淡であるように見えるのは、「死と生はひ

とつ」という観念の力にもよるだろうが、もうひとつは、このような虚偽の言葉（魂の言葉）を

いうディオティーマから離れることによって、霊としての、自然としての、美としての、つまり

「ひとつの神性」としてのディオティーマを保全しようとしたのではないか。 

 そう考えるとこの小説は、ヒュペーリオンがディオティーマを殺した、その殺人の記録なのだ

ということもできる。魂のレベルでどうしようもなく人間ヒュペーリオンに惹かれてしまうディ

オティーマを、自己から分離し自然の霊の世界に「隠す」ことにしか、ヒュペーリオンには道が

なかった。 

 

 



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 98 

３. 自我のあと、霊のまえ 

 

自我、魂、霊 

 この小説において、苦しんでいるのは誰だろう。ヒュペーリオンだけではない。分裂の苦しみ

の中でもがいているのは、ディオティーマも同じなのだ。 

 それならヒュペーリオンとディオティーマが、互いに分離せず、至福の中で合体する道はあっ

たのだろうか。いくつかの可能性を探ってみよう。 

 まず、ヒュペーリオンが「人間的な魂」「個人的な魂」に固執しつつ、しかも「自然」から距

離を置いていたらどうなったであろうか。これはアラバンダとほぼ同じ道を歩むことを意味して

いる。このとき、ディオティーマがもし「自然」の側面のみを強調したとしたら、ヒュペーリオ

ンとディオティーマの接点はなくなる。しかしディオティーマが「自然」を放棄し、「人間」「個

人」のほうへ歩み寄れば、これは近代という扉を開ける道になったであろう。主観的な魂と主観

的な魂の合体という相互主体的な関係性であり、個別と普遍の美しき調和というギリシア的な共

同体を破壊する絆である。 

 次にヒュペーリオンが「人間的な魂」「個人的な魂」を捨てて、「自然」の道に没入したらどう

なっていたであろうか。この場合、ディオティーマの「自然」の側面と完全に調和し、ふたりは

汎神論的な至福の霊の世界に遊弋することができたであろう8。 

 

魂と霊の乖離へ 

 しかし、この小説では以上のような道は歩まれなかった。ヒュペーリオンは「自然」に憧れな

がら他方で「人間」「個人」「行為」「計画」「意志」の道にも劇しく憧れ、その分離は極限に達し

た。ディオティーマはそもそも植物的な「自然」（エーテルの世界）を象徴していたが、ヒュペ

ーリオンに出会うことによって自分の中の「乙女」の部分（すなわち「人間」「個人」の部分）

に目覚め、そして「人間的」「個人的」「魂的」なヒュペーリオンに惹かれた。しかしその道を歩

むことは結局、自らの霊の世界を毀損することだと悟り、自ら死を選ぶ。ディオティーマは「死

んだ」というよりまさに「隠れた」、あるいは「殺された」といってよいと思う。ヒュペーリオ

ンを含むあらゆる生きとし生けるものがこの世での活動を終え、死に至るとき、その魂を昇華さ

せ霊にまで高める存在としてのディオティーマが必要なのである。ディオティーマはそれゆえ、

魂のレベルに自らを完全に引き下ろすことはできず、霊の世界に隠れた。しかしそれは「あの世」

なのではない。この世で死んだ者は、この世で霊の世界にはいってゆくのである。 

 このように整理してみると、この小説がいおうとしたことが、おぼろげながら見えてくる。第

一巻の冒頭でヒュペーリオンは次のようにいう。 

 

ああ、行動などすべきではなかったのだ。どんなに多くの希望が残され、どんなにゆたかでいられたこ

 
8 これは「東洋的」な調和の世界とも理解できるが、東洋を蔑視するヒュペーリオン（1-2-19:151）とし

ては、この道をとることはできなかった。 



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 99 

とだろう。―（改行）そうとも、人間のことなど忘れるがいい、欠乏と不安とたびかさなる怒りにさ

いなまれるこころよ。そして、おまえが出で立ったところへ、移ろうことのない静かなうつくしい自然

の腕のなかへ帰っていくのだ。（1-1-1:11-12） 

 

 もしこれがヒュペーリオンの本心なのだとしたら、結局、この本はヒュペーリオンの敗北の書

であり、彼が「隠遁」するのは、あらゆる「人間的」「個人的」なことから隔離された地点でや

がて霊の世界に上昇し、その懐に抱かれるためであると解釈される。しかしそれでは、ヒュペー

リオンが「近代」という時代の出入り口で引きちぎれるほど苦悩した意味がなくなってしまうの

だ。 

 やはりアラバンダが重要な役割を担っているだろう。フィヒテをモデルにしているという説も

あるアラバンダは、この小説の中で明確に「自我」「人間」「行為」を代表している人物である。 

 ヒュペーリオンは、少年期におけるアダマスとのプラトン的な霊的紐帯から脱して9、アラバ

ンダという「人間」に出会う。ヒュペーリオンの悲劇はここから始まっているといってもよいの

だが、それはすべての近代人の悲劇を代表してもいるのだ。 

 いちど「人間」になってしまった人間は、二度と自然的調和の世界に安らぎながら棲まうこと

はできない。そのことをわかっていながら、なぜヒュペーリオンは自然を求めるのか。 

 ヒュペーリオンにとっては、やはり自然よりも自我が大切だったのだと思う。彼は、ディオテ

ィーマ（自然）と一体になりたい。そのことを「魂」という言葉で正当化しようとする。魂はひ

とつであると信じようとする。しかし個別的な魂と一なる自然は、まったく別個のものなのだ。

その意味でこの小説はロマン主義の瓦解の書でもある。カントからフィヒテにかけての自我をす

でに経験してしまったヘルダーリンは、ノヴァーリス的なロマン主義に完全に自己同一化するこ

とはすでにできなかった。 

 この書は、魂と霊（自然）の乖離の物語である。自然（ディオティーマ）は霊によって合一し

ようとするが、ヒュペーリオンは魂に固執する。しかし彼も実際は知っているのだ、「精神（Geist）

は最後にはわれわれをいっさいのものと和解させる」（2-1-7:190）ということを。魂では和解で

きないことを。しかしそのことを知っていながらも、魂による和解を試みたヒュペーリオンは挫

折し、そして霊を守るためにディオティーマは隠れた。 

 それゆえ掉尾の言葉「おお、魂よ、魂よ」というのは、この時点でまだヒュペーリオンが、魂

がすべてを破壊したことをわかっていないがゆえに悲歌的なのだ。自然と行為が衝突してすべて

が破壊されたのではない。自然（ディオティーマ）と行為（アラバンダ）は、出会ってもいない

のだ。行為（アラバンダ）はあきらかに自然（ディオティーマ）に惹かれており、出会いたがっ

ている（2-2-5）。しかし自然と行為を媒介する魂という概念が、すべてを破壊してしまったので

ある。 

 だからこの書は、自我と霊、行為と精神を結ぶ魂という概念の、敗北（破壊）と復活（永遠回

 
9 ちなみに、アダマスに関する描写にはすべて「Seele」ではなく「Geist」という言葉が使われていること

も重要である。 



自我のあと、霊のまえ（小倉紀蔵） 
ⓒ Heidegger-Forum vol.19 2025 

 

 100 

帰）の書なのである。 

 

※ 筆者は２０２４年９月２２日のハイデガー・フォーラム第１９回大会において、「東アジアの生命哲学 

―日常臨終、回帰、反生命」という発表を行った。その発表原稿は「日本群島と総合的人間」という論

文にして、小島毅・加藤泰史編『尊厳概念の転移』（法政大学出版局、２０２４年１２月）という論文集

に収めた。このことに関してはハイデガー・フォーラム電子ジャーナルの編集長の了解を得ていた。今回、

上記論文集に所収の論文と同じ内容のものを本ジャーナルに掲載させていただくことはできないので、別

原稿を準備した。したがって本稿は、２０２４年大会の発表とは内容がまったく異なるものである。この

ことに関しても、編集長の了承を経ている。 


