
  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

41 

歴史の構想力 

―Unthinking History― 

 

野家 啓一（東北大学名誉教授） 

 

Imagination of  History 

― Unthinking history 

 

Keiichi NOE 

 

After the end of  Hegelian philosophy of  history as a Eurocentric grand story, the philosophy of  history in the 

twentieth century experienced “the linguistic turn” twice. The first turn brought about the rise of  analytic philosophy based on 

the modern logic developed by Frege, Russell and Wittgenstein in the first half  of  the 20th century. This movement is simply 

summarized as “the logic of  history” and its point is expressed by Wittgenstein’s famous phrase “All philosophy is ‘critique of  

language.’” In the field of  philosophy of  history, C. G. Hempel tried to unify scientific explanation and historical one by the 

so-called “covering law model.” But this attempt was too radical to change the tradition of  historiography. The second linguistic 

turn in history took place in the 1970’s under the influence of  postmodern philosophy of  language. The representative 

protagonist Hayden White characterized this current as “the poetics of  history.” According to him, a historical work is none 

other than “a verbal structure in the form of  a narrative prose discourse.” For such a reason, some kind of  rhetorical elements 

inevitably intervene in historical description. 

The first and the second linguistic turn were unfortunately discontinuous and there was an unavoidable discrepancy 

between them concerning the idea of  history. It was Arthur Danto’s narratology of  history to bridge these two linguistic turns 

and to combine the logic of  history and the poetics of  history. Danto’s key concepts are “narrative sentence” as well as “ideal 

chronicle,” which are closely related to each other. He draws surprising two conclusions from these concepts. One is that the 

past is constructed by our speech acts narrating past events. The other is that the meaning of  the past event does not conclude, 

therefore it is a kind of  “unfinished project.” On the basis of  these reasons, Danto was bold to argue that “there is a sense in 

which we may speak of  the past as changing” in relation to other events. This assertion sounds strange and may be suspected 

of  relativism. Nevertheless, using a supereminent expression of  Clifford Geertz, we can take the position of  “anti anti-relativism” 

without committing to relativism. In classical logic, the law of  double negation warrants the validity of  the original statement. 

On the other hand, if  we adopt the semantics of  intuitionistic logic, double negation does not necessarily conclude the original 

statement. We can find the narrow path between obstinate realism and frank relativism. Such a position in the philosophy of  

history may be named as “modest or moderate anti-realism” concerning the reality of  the past, because intuitionistic logic and 

anti-realism are not only compatible but also intimate in the world-view. 

Keywords: linguistic turn, narratology, truth-value link, anti-realism, relativism 

キーワード：言語論的転回、物語論、真理値連結、反実在論、相対主義 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

42 

「歴史的なものは時間的なものである。・・・ 

歴史は在るのではなく、成るのである。」三木清『歴史哲学』 

 

 

はじめに 

 

 いささか馴染みのない言葉をサブタイトルに掲げたが、“unthink”とは OED によれば“to 

remove from thought”すなわち「考え直す」あるいは「念頭から除く」ことを意味する英語で

ある。この語が広く知られるようになったのは、アメリカの歴史社会学者イマニュエル・ウォ

ーラーステインの著作 Unthinking Social Science 1991 のタイトルによるところが大きい。邦訳で

はこの言葉に「脱思考する」の語が当てられている。通常なら 「社会科学の再考 Rethinking 

Social Science」とすべきところを「社会科学の脱思考 Unthinking Social Science」とした理由を、

ウォーラーステインは次のように述べている。 

 

「通常のこと」である再考することに加えて、われわれは 19世紀社会科学を「脱思考する unthink」必

要がある、とわたしは信じている。19 世紀社会科学の前提の多くが、わたしのみるところ、人をまど

わせるものであり、窮屈なものであるのに、依然として、きわめて強力に我々の考え方をとらえている

からである。これらの諸前提は、かつては精神を解放するものだと考えられていたが、今では、社会的

世界を有効に分析するにあたっての、最大の知的障壁となっているからである。1 

 

 彼によれば、19 世紀の社会科学パラダイムの鍵を握ってきた中心的概念は「発展 development」

にほかならない。その制約から自由になるために、ウォーラーステインが立ち戻ることを求め

るのは、カール・マルクス（ただし政党マルクス主義とは無縁の）とフェルナン・ブローデル

（アナール派の歴史家で『地中海』の著者）という二人の思想家である。 

それに倣うならば、19 世紀の歴史哲学を支配してきた中心概念は「発展」とともに「進歩 

progress」ということになるであろう。そして、その知的障壁を「脱思考する」ためには、歴史

哲学は 20 世紀に入って二度にわたる「言語論的転回 (linguistic turn)」を経由する必要があっ

たのである。 

ところで、1993 年にウォーラーステインが来日し、京都精華大学で彼を囲むシンポジウムが

開かれた折、メインの講演に先立って鶴見俊輔は「Unthink をめぐって 日米比較精神史」と題

する序説的講演を行った。そこで鶴見は “unthink”を翻訳するに際して「考えほどく」という

絶妙な日本語を選んでいる。その理由は以下のようなものである。 

 

Unthinkをどう訳すかというのはなかなか難しい問題なんですが、OEDを引くと、ほとんど 400年前の

1600年の用例がある。“think and unthink again”というもので、チョーキルからとっています。「考え

を戻す、またその考えを振りほどく」という反復行為を表しているんです。（略）単純に「捨てる」と

 
1 イマニュエル・ウォーラーステイン『脱＝社会科学 ―一九世紀パラダイムの限界』本多健吉・高橋

章監訳、藤原書店、1993年、7頁 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

43 

いうことは、unthink じゃないんです。いったん忘れるが、忘れたものが内部の力、想像力のもとにな

って働く、これが unthinkなんですね。（略）つまり、考えを捨てるのではなくて、考えをほどくという

こと。考えを意識的、無意識的に影響を受けながら編み続けるということ。これは think and unthink な

んですね。2 

 

見事な語釈と言うべきだが、ここで鶴見が think と unthink のあいだに「想像力（構想力）」を

介在させていることに注目すべきであろう。「念頭から取り除く」という意味が unthink にあ

ることはもちろんだが、それは「忘れる」や「捨てる」こととはまったく異なる。あえて言え

ば、それは現象学の方法としての「エポケー（判断停止）」に近い概念操作と言うべきだろう。

すなわち、思考を保持したまま「括弧に入れる」という手続きである。括弧に入っているあい

だ、思考は想像力（構想力）の働きを借りて無意識裡に熟成を続ける。ここでドイツ語に「追

熟 (Nachreife)」という語があることを思い出してもよい。この言葉は、収穫された果物などが

貯蔵中に熟成することを意味する。それを借用すれば、“unthink”という手続きは想像力を媒介

にして思考の「追熟」を促すのである。 

 

 

１．二つの「言語論的転回」 

 

 ウォーラーステインが「19 世紀社会科学」のパラダイムを克服の対象として名指ししたとき、

おそらく彼の念頭にあったのはマルクス（旧来の）とウェーバーの社会科学であったに違いな

い。そのことは 19 世紀社会科学の基盤に新カント学派に由来する「法則定立的－個性記述的二

律背反 nomothetic-ideographic antinomy」3に基づいた認識論を挙げていることからも明らかで

あろう。それに対して、ウォーラーステインは「発展」に代えて「時空 TimeSpace」概念を対置

することにより、社会科学の役割を「近代世界システムの歴史的展開」4の再構成と記述に見定

めようとしたのである。 

 歴史哲学の領域でその類比物を求めるとすれば、19 世紀歴史哲学のパラダイムとしてヘーゲ

ルの『歴史哲学講義』（1840）を挙げることに異論はないであろう。すなわち、世界史の流れを

俯瞰して歴史総体の意義と目的（例えば「自由の自己実現」）を明らかにする、ヨーロッパ中心

主義の衣をまとった「大きな物語」の構築である。しかしながら、大きな物語としての歴史哲

学は 20 世紀をまたぎ越すことはできなかった。ヤスパースの『歴史の起源と目標』（1949）は、

タイトルからしてその掉尾を飾る作品であり、「枢軸の時代」としてインドや中国（シナ）をも

世界史の流れの中に位置づけたことも含めて、「大きな物語」が放った最後の光芒ともいうべき

著作であった。5 

 
2 鶴見俊輔「Unthinkをめぐって ―日米比較精神史」、京都精華大学出版会編『リベラリズムの苦悶』

阿吽社、1994年所収、2-3頁、18頁。 
3 I．ウォーラーステイン、前掲書、8頁。 
4 同前。 
5 この潮流のアンカーとしてフランシス・フクヤマの『歴史の終わり』（1992）を挙げる人がいるかもし

れないが、この著作はヘーゲル流の「大きな物語」のパロディーないしは徒花とでも言うべき作品であ



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

44 

 20 世紀の歴史哲学を特徴づけるのは、歴史と言語の関わりについての自覚的反省である。「無

文字社会（川田順造）」や「無字社会（宮本常一）」にも口頭伝承という形での歴史や歴史意識

はありうるが、「言葉のない世界（田村隆一）」には歴史は存在し得ない。よく知られたハイデ

ガーの「石くれは無世界的であり、動物は世界窮乏的であり、人間は世界形成的である」6とい

う言葉を借りるならば、「石くれは無歴史的」であり「動物は歴史窮乏的」であるのに対し、ひ

とり言葉をもつ人間のみが「歴史形成的」なのである。あるいはそれを「人間は物語る動物で

ある」と言い換えてもよい。みずからの体験を言葉で象ることによってそれを公共的経験に昇

華し、象られた複数の出来事を時間軸に沿って筋立てる（ミメーシス）言語行為を「物語り行

為 (narrative act)」と呼ぶならば、それこそが「歴史形成的」営みにほかならないからである。 

 第一次の「言語論的転回」は、20 世紀初頭にフレーゲとラッセルによって打ち建てられた現

代論理学を基盤に、ウィトゲンシュタインの「すべての哲学は『言語批判』である」7というテ

ーゼをスローガンにして敢行され、論理実証主義ならびに分析哲学の勃興をもたらした。当初

は自然科学の方法論の論理的分析が主たる対象であったが、その思想を引き継いだウィーン学

団は「法則定立的－個性記述的二律背反」を前提とする認識論を否定し、自然科学と人文社会

科学を単一の方法論（基本的には当時の最先端の科学であった物理学の方法論）によって統一

することを試み、「統一科学運動」を展開した。要するに自然科学的説明も人文・社会科学的説

明も、それが妥当な説明である限り、同じ説明方式に従わねばならないというわけである。歴

史学についてそのことを明確に主張したのは、C. G. ヘンペルの論文「歴史における一般法則

の機能」（1942）であった。論敵であった W.ドレイによって「被覆法則モデル（covering-law model）」

と名づけられたこの型式は、説明項 (explanans)と呼ばれる一般法則（L）」と初期条件（C）を

記述する一連の言明から当該の個別的出来事(E)を指示する被説明項(explanandum)を論理的に

演繹するという形をとる。一言でいえば「歴史の論理学」の探究である。 

ヘンペルはドレイとの論争の過程で一般法則を確率・統計法則にまで拡張したが、たとえば

「カエサルの暗殺」のみならず「1960 年代最初の皆既日食」のような出来事もまた「無限に多

くの物理的、化学的、生物学的、社会学的、さらには他の側面も提示しているので完全な記述、

まして完全な説明を許すものではない」8と結論せざるをえなかった。それゆえ「説明の被覆法

則分析は普遍的決定論を前提もしなければ含意もしない」9のであり、ヘンペルはやむをえずそ

れを「説明スケッチ」と呼んだのである。 

 第一次の「言語論的転回」は論理分析や言語分析の方法を武器に主に哲学、とりわけ科学哲

学の領域で展開され、ウィーン学団はそれを「統一科学運動」を通じて人文・社会科学の領域

にまで拡張しようと試みたが、あまりに急進的に過ぎたその目標は中途で挫折せざるをえなか

った。それに対して 1970 年代から 20 世紀末にかけて勃興した第二次の「言語論的転回」は、

歴史学プロパーを主戦場として提起された。その震源となったのは、ソシュール言語学の流れ

 
る。 
6 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik, Vittorio Klostermann, 1983, S.261f. 
7 L.ウィトゲンシュタイン『論理哲学論考』4.0031、野矢茂樹訳、岩波文庫、2003年。 
8 C.G. Hempel “Reasons and Covering Laws in Historical Explanation” in Sidney Hook (ed.) Philosophy 
and History, New York University Press, 1963, p.150-151. 
9 Ibid. 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

45 

をくむ J．デリダ、M．フーコー、R．バルトらを代表とするポスト構造主義的言語論にほかな

らない。歴史哲学の分野でその動きを主導したヘイドン・ホワイトは主著『メタヒストリー』

(1973)の巻頭に掲げた序論「歴史の詩学」のなかでその基本的視座を次のように掲げている。 

 

わたしは、歴史学の作品をできるかぎり明晰な観点を据えて解明しようと思っている。つまり、歴史学

の作品を《物語性を持った散文的言説という形式をとる言語的構築物》として把握するつもりである。

一般には、この言語的構築物は歴史叙述として、つまり過去の構造や過程をモデル化したり写しとっ

たりしたものとして受け取られ、またそうした歴史研究という表現を通して
．．．．．．．．．．．．．．．．．

「現実に存在していた実
．．．．．．．．．．

在
．
」を説明しようとしている、と了解される。（傍点原文）10 

 

 ホワイトはこのように歴史を言語的構築物と見定めた上で、その目標を「19 世紀ヨーロッパ

の歴史学的想像力 (historical imagination) が持つ深層構造に対する分析」11に見定めている。歴

史が言葉によって構築される「物語性をもった散文的言説 (a narrative prose discourse)」であ

るとすれば、そこに修辞的要素が不可避的に介在するのは当然であろう。ヘロドトスが歴史叙

述に中動態を用いて以来、優れた歴史家たちは修辞の技法と洗練に心を砕いてきたからである。

ホワイトが歴史叙述の方法論を「歴史の詩学」と名づけているゆえんであろう。しかもそこに

は物語性を醸成する「歴史学的想像力」が働いていることを見逃すべきではない。物語を語る

ためには感性だけでも悟性だけでも足りず、それらの「共通の根」である想像力（構想力、facultas 

imaginandi）の働きを必要とするのである。 

 ただし、想像力（構想力）の役割を強調して「物語り(narrative)」の概念に依拠することは、

ただちに歴史的事実と虚構との境界を曖昧にする暴論として「歴史修正主義」や「相対主義」

との短絡的な批判を誘発することであろう（実際、ホワイトもまた『アウシュヴィッツと表象

の限界』をめぐる論争に巻き込まれた）。それゆえ第一次から第二次への言語論的転回の推転、

すなわち「歴史の論理学」から「歴史の詩学」への転換には、二つの世界大戦をめぐる「戦争

の記憶」をあいだに挟んで半世紀以上の時間を閲する必要があったのである。その空白（ミッ

シング・リンク）を埋めたものこそ、逆説的ではあるが「物語論 (narratology)」の登場であっ

た。 

 

 

２．物語論（narratology) による架橋 

 

 第一次と第二次の言語論的転回を結びつけ、その移行をスムースならしめたのは「物語論」

の力によるところが大きい。具体的にいえば、アーサー・ダントの『歴史の分析哲学』（1968、

後に『物語りと知識』1985 と増補の上改題、邦訳『物語としての歴史』）がそれである。彼の著

作は、刊行年代からも内容的にも二つの言語論的転回を媒介し、架橋する場所に位置している。

 
10 Hayden White, Metahistory, The Johns Hopkins University Press, 1973, p.2. （岩崎稔監訳『メタヒス

トリー』作品社、2017年、50頁） 
11 Ibid.（邦訳、同前） 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

46 

それはタイトルからして第一次言語論的転回の所産でありながら、「歴史の論理学」を批判的に

乗り越えようとすることによって、第二次言語論的転回を準備したのである。その意味で歴史

哲学においてダントが果たした役割は、科学哲学においてトマス・クーンの『科学革命の構造』

が果たしたそれと類比的ということができる。実際ダント自身、N.R.ハンソンの『科学的発見

のパターン』（1958）とクーンの『科学革命の構造』（1962）によって引き起された科学哲学上の

大きな転換に言及しながら次のように述べている。 

 

私の本は、この哲学的転換のドラマの色に染め上げられている。本書が協調したり対立したりしてい

る体系はヘンペルによって実践された科学哲学から引き継いでいるが、改革主義や革新の精神はハン

ソンやクーンのそれである。本書の枢要な章をなす「物語り文」はクーンの本が刊行されたと同じ年に

発表された。（中略）本書を貫いている私の概括的論点は、科学においては理論が観察に滲透している

というハンソンの見解とパラレルな仕方で、出来事に関するわれわれの意識には物語り構造が浸透し

ているというものである。12 

 

 ここでダントは言語論的転回における第一次から第二次への道を半歩踏み出している。その

ことはヘンペルならびにハンソンとクーンへの言及によっても明らかである。一歩と言わず半

歩と言ったのは、ヘンペルへの批判がいまだ中途半端な段階に留まっているからである。ヘン

ペルへの決定的批判は『歴史の分析哲学』の第 10章で提起される。すなわち「ヘンペルは、彼

の意味論的、構文論的規定については厳格であったが、方向を誤っていたのであり、説明行為

の概念の中心たる語用論の次元を、まったく看過していた」13というのである。構文論 (syntax) 

では記号結合の「正／誤」が、意味論 (semantics) では言明の「真偽」が、そして語用論 

(pragmatics) では言語行為の「成功／不成功」ないしは「適切／不適切」が評価の基準ととな

る。それゆえ「物語り構造」が焦点化されるのは、もっぱら語用論の次元においてなのである。 

それでは「物語り構造」とはいかなるものか。ダントは物語り行為の最小単位を「物語り文 

(narrative sentence)」に見定める。その一般的な特徴は「時間的に離れた少なくとも二つの出来

事を指示する」文というものである。もう少し詳しい説明をダント自身の筆で述べてもらおう。 

 

私はここで、あらゆる種類の物語に現れ、ごく自然な日常の話し方のなかにさえ入り込んではいるが、

歴史叙述において最も典型的に生じるように見える種類の文を、分離し分析してみようと思う。私は

これらを指して「物語文」と呼ぶことにする。これらの文の最も一般的な特徴は、それらが時間的に離

れた少なくともふたつの出来事を指示するということである。このさい指示された出来事のうちで、

より初期のものだけを（そしてそれについてのみ）記述するのである。通常それらは、過去時制をとる。

14 

たとえば「30 年戦争は 1618 年に始まった」という例文がそれに当たる。これは単文ではある

 
12 Arthur C. Danto, “Introduction to the Morningside edition” in Narration and Knowledge, Columbia 
University Press, 1885, p.xii. 
13 Arthur C. Danto, Narration and Knowledge, Columbia University Press, 1985, p.211. （河本英夫訳『物

語としての歴史』ちくま学芸文庫、2024年、382頁） 
14 Ibid., p.143.（邦訳、258頁） 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

47 

が、「30 年戦争」という固有名を含むことによって、30 年戦争の開始と終結という二つの出来

事に言及しており、より初期の開始という出来事を過去時制で記述していることがわかる。も

う一つダントは「アリスタルコスは紀元前 270 年に、コペルニクスが 1543 年に発表した理論を

先取りしていた」15という例文を挙げている。これもまたアリスタルコスの先駆的業績とコペ

ルニクスの地動説理論という二つの出来事を指示し、時間的に先立つアリスタルコスの業績を

記述しているのである。 

 こうした物語文の概念とともに、ダントの議論を支えているのは「理想的編年史」と名づけ

られた一種の思考実験である。この編年史の作者は、いわば神の視点から世界中の出来事を俯

瞰する理想的な歴史家と考えてよい。ダントは彼の超人的能力を以下のように設定する。 

 

彼はたとえ他人の心のなかであれ、起こったことすべてを、起こった瞬間に察知する。彼はまた瞬間的

な筆写の能力も備えている。「過去」の最前線で起こることすべてが、それが起こったときに、起こっ

たように、彼によって書き留められるのである。その結果生ずる生起しつつある叙述を、私は「理想的

編年史」(Ideal Chronicle) と名付けることにしよう。16 

 

だが、この理想的な歴史家は、歴史叙述に不可欠の「物語文」を語ることができない。彼は現

在の出来事である 30 年戦争の開始は目撃できても、未来の出来事である 30 年後の戦争終結を

現時点で目撃することはできないからである。言い換えれば、1618 年の時点で「30 年戦争」と

いう名辞を使える歴史家は存在しない。それを使えるのは 1648 年以後を生きる歴史家だけだか

らである。それゆえダントは「ひとつの出来事についての真実全体は、あとになってから、時

にはその出来事が起こってからずっと
．．．

あとにしかわからないし、物語のなかのこの部分は、歴

史のみが語りうるのである」（傍点原文）17と述べている。要するに、歴史は常に「回顧的」視

点から語られるということである。 

 この「物語文」と「理想的編年史」というダントの理論装置から得られる歴史哲学的教訓は

いかなるものであろうか。ダントの議論をわが国で初めて子細に検討した黒田亘は、それを二

つの点に纏めている。一つは「過去とは過去を語るわれわれの言語的行為によって構成される

ものである」ということ、そして第二は「いったん起こった出来事の意義は決して完結するこ

とはない」ということである18。前者はわれわれの言語のもつ創造的・構成的働きのことであ

り、言葉によって過去世界を象る力あるいは物語り機能と言い換えてもよい。だが、後者は少々

説明を要する。黒田が言うように「われわれは確かに過去を変えることはできない。これは明

らかに言語がわれわれに課した根本的な制約の一つ」19だからである。 

もちろんその通りだが、過去の出来事の意義は変化することがありうる。先のアリスタルコ

スとコペルニクスの関係がその一例である。両者のあいだは古代と近世と時代的にも隔たって

いるし、因果関係も相互作用ももちろんない。にもかかわらず、コペルニクスの出現によって

 
15 Ibid., p.156.（邦訳、283頁） 
16 Ibid., p.149.（邦訳、269頁） 
17 Ibid., p.151.（邦訳、274頁） 
18 黒田亘『知識と行為』東京大学出版会、1983年、154-155頁。 
19 同前、156頁。 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

48 

アリスタルコスは本人の知らないところで「地動説の先駆者」という新たな性質を獲得したの

である。少々込み入っているので、この間の事情については、ダント自身の説明を借りて補足

しておこう。 

 

「過去」の出来事の記述が誤っている場合、それらを真に変える唯一の方法は、「名辞の修正」である。

だが一方「過去」が変化していると言いうるような、ある意味のとり方がある。つまり私たち（あるい

はなにか）がその出来事に因果的に作用するとか、t₁時が過ぎたあとにもある事柄が t₁時に対して生じ

続けているからというのではなくて、t₁時の出来事がその後の出来事に対して異なった関係に立つよう

になるがゆえに、t₁時の出来事が新たな特性を獲得するという意味において、過去が変化するのである。

20 

 

「過去が変化する」とは、いささか穏やかでない物言いだが、ダントの目論見は過去も未来と

同様に未完結であることを示すことにある。つまり、われわれが歴史内存在、すなわち時間と

ともに変化する存在である限り、過去もまた「未完のプロジェクト」であるほかはないのであ

る。逆に言えば、現在の出来事の意義を完結したものとして語る言葉を持っていないがゆえに、

われわれは「未来への構想力」によってその空白を埋めることができるのである。この点につ

いては次節でマイケル・ダメットの「真理値連結（リンク）」を金科玉条とする議論を検討する

ことで、「過去の完結性」に対する「過去の未完結性（オープン・エンド）」を提起するダント

の見解を擁護することを試みたい。 

 

 

３．過去をめぐる実在論と反実在論 

 

 マイケル・ダメットは、古典二値論理における排中律の普遍的適用を保留する直観主義論理

に基づいた反実在論を提唱した哲学者として知られている。議論を呼び起こした彼の論文「過

去の実在」は、過去時制言明の解釈に関する実在論と反実在論の論争を扱ったものである。そ

こでダメットが対立の核心として取り上げるのが「真理値連結（the truth-value link）」という

概念にほかならない。彼の問題提起によれば、「過去時制言明の反実在論的解釈は、相異なる時

点で発話される相異なった時制をもつ言明には、その真理値の間に系統的な連結があると認め

ることと、両立不可能であるようにみえる」21というものである。それでは真理値連結（リンク）

とはどのような事態を指すのか。ダメットの説明を聞いておこう。 

 

もし私がいま「私はいま私の研究室にいる」と言うなら、私は、私の言葉どおり真なる現在時制の言明

を立言している。この言明を A と呼ぶことにしよう。ところで、ちょうど一年後ある人が「一年前ダ

メットは彼の研究室にいた」という言明（これを Bと呼ぶ）をなす、と仮定せよ。すると言明 Aはい

 
20 Arthur C. Danto, Narration and Knowledge, op. cit. p.155.（邦訳、280-281頁） 
21 Michael Dummett, “The Reality of the Past” in Truth and Other Enigmas, Harvard University Press, 
1978, p.363. （藤田晋吾訳『真理という謎』勁草書房、1986年、389-390頁） 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

49 

ま真なのだから、一年経ってなされた言明 Bも同様に真であることは、真理値連結の帰結である。22 

 

それゆえ「過去自体」の存在を認める実在論者は、過去時制言明の意味を理解するとは、真理

値連結（リンク）を理解することだと主張する。それに対して反実在論者は、過去時制言明の

意味を理解するとは、その言明の主張可能性ないしは正当化可能性を明示することにほかなら

ない、と反論する。両者の違いをダメットの表現を借りて対比すれば、「反実在論にとっては、

過去はそれが現在に残している痕跡の中に存在するだけであるが、実在論者にとっては、過去

はそれが現在であったときそうであったまま、過去として、存在する」23となるでろう。その上

で彼は論文「過去の実在」の末尾を、自分は「過去に関する言明についての反実在論者の見解

が、少なくとも即座に棄却されるべきではないこと、を示した。それを示すことが本稿の主た

る目的であった」24と締め括っている。つまり、真理値連結（リンク）の存在が反実在論者の言

い分に甚だしく矛盾するものではないことを彼はそれなりに認めていたのである。 

 ところが、この論文から 35 年後に刊行された小著『真理と過去』（2004）においては、ダメ

ットはその考えを大幅に変更し、真理値連結（リンク）の正しさを承認すると同時に、それを

「形而上学的原理」とさえ呼んでいるのである。反実在論者ダメットの「実在論への転向」と

言わざるをえない。 

 

われわれは、起こったことの現在の痕跡に対して、過去についての言明を真ないし偽ならしめるもの

としての「過去に起こったこと」を対置したいと思います。それこそが、われわれの信ずるところ、真

理値リンクによって顕揚される形而上学的原理だからです。今起こっていることは、一年前に起こっ

たことについて一年経って為される言明を真ならしめます。25 

 

 この「過去は変化しない」という結論にいたるダメットの論証は周到なものだが、先に検討

したダントの「過去が変化する」という見解とは当然ながら対立する。私自身としては、ダメ

ットの議論を批判的に検討することを通じて、ダントの主張に与したいと考えている。真理値

連結（リンク）の原理に依拠してダメットは「過去についての言明は、その言明が指していた

時点で起こったことと、その言明がその時点で持つに至った真理値に即して、今なお
．．．

 (still) 真

か偽かでなければならない」26（傍点原文）と述べている。問題はこの「今なお」という副詞で

ある。 

 先にダメット自身が挙げた事例に立ち戻って考えてみよう。「私はいま私の研究室にいる」

（A）と「一年前ダメットは彼の研究室にいた」（B）という言明の対比である。（A）はもちろ

ん現在時制言明であり、その正当化条件（真理条件）は知覚ないしは目撃証言であろう。それ

に対して（B）は過去時制言明であり、その正当化条件（真理条件）は想起ないしは記録（文字、

 
22 Ibid.  (邦訳、390頁) 
23 Ibid. p.370. （邦訳、402頁） 
24 Ibid., p.374. （邦訳、410頁） 
25 Michael Dummett, Truth and the Past, Columbia University Press, 2004, p.77. （藤田晋吾・中村正利訳

『真理と過去』勁草書房、2004年、118頁） 
26 Ibid., p.80. （邦訳、123頁） 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

50 

映像など）であろう。要するに、（A）から（B）への時間的推移は、言明の時制転換をもたらす

のであり、ひいては正当化条件（真理条件）をも大きく変化させることになる。したがって、

（A）と（B）の真理値連結（リンク）は自明の理でもなければ形而上学的原理でもなく、それ

自体の正当化を必要とするのである。 

 たとえば一年前の同日同時刻に隣りの研究室で X 教授が殺害されたとしよう。その場合、ダ

メット教授のアリバイは真理値連結（リンク）の原理によって自動的に保障されるわけではな

い。スコットランドヤードの捜査はそれほど甘くはないであろう。当然ながら、一年前のダメ

ット教授のアリバイは、通常の捜査手続き（物的証拠、他人の証言など）によって改めて立証

されねばならないのである。 

 かつてダメットは論文「過去の実在」のなかで「われわれが時間の中に存在するということ

は、世界が変化する、ということを意味する」27と述べていた。その通りである。そして世界が

変化すれば、言明の時制も変化し、その正当化条件（真理条件）も変化せざるをえないのであ

る。同時に彼は「反実在論者は、われわれが時間に浸されているという事実を、もっと真剣に

受けとめる」28とも述べていた。それは、われわれは時間の流れの外側から世界を記述すること

はできないということにほかならず、われわれは時間に首まで浸かった「歴史内存在」である

ことの自覚にほかならないのである。 

 

 

４．「反=反相対主義」の可能性 

 

 たしかに過去の存在を夢や幻と言い切れない以上、何らかの形で過去実在ないしは「過去自

体」の存立を認めたくなるのは人間の根深い心的傾性と言うべきだろう。そして真理値連結（リ

ンク）を承認しさえすれば、実在論すなわち過去自体の存在論と対応説的真理観を保持するこ

とができるのである。それゆえ、ダメットほどの筋金入りの反実在論者が、その方向へ身を寄

せたくなったとしても理解できないことはない。だが、そのような心的傾性は、われわれの抜

きがたい「非の打ち所のない確固とした過去」を求める欲求に根差しているのではあるまいか。

それに対して大森荘蔵は「未熟で貧相な過去」を対置して次のように述べている。 

 

だがこの実生活で行われている過去はまことに貧弱な過去である。先に述べた現在への接続と他者の

証言との一致、そして物的証拠という僅かに許された三種類の手続きだけを頼りにする未熟で貧相な

過去が許されているだけである。非の打ち所のない確固とした過去などはありえない。29 

 

ここで大森の言う「実生活で行われている過去」とは、ヘイドン・ホワイトがマイケル・オー

クショットを援用しつつ「実用的な過去」と呼ぶものにほかならない。すなわち「わたしたち

全員が日常生活のなかで、もっているような過去についての観念」30のことである。そこから大

 
27 Michael Dummett, Truth and Other Enigmas, op. cit. p.373. (邦訳、408頁) 
28 Ibid., p.369. （邦訳、401頁） 
29 大森荘蔵「色即是空の実在論」、『時間と存在』青土社、1994年所収、201頁。 
30 ヘイドン・ホワイト『実用的な過去』上村忠男監訳、岩波書店、2017年、12頁。 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

51 

森はヒュームの「程々の (modest skepticism) 懐疑」を先蹤として、われわれが手にできるのは

「程々の (modest, or, moderate) 過去」でしかありえず、それに対応する「程々の (modest, 

moderate) 実在論」に踏み留まるべきことを主張する。その境界を跳び越えて「頑迷な実在論」

を確立しようとするところに数々の哲学的誤謬が生ずるというわけである。 

 だが、確固とした過去を求める頑迷な実在論への誘惑は、もう一つの誘因に由来している。

それは相対主義への恐怖である。三木清は『歴史哲学』(1932)に先立って「社会経済大系」第

19、20巻に発表した論稿「歴史哲学」（1928）のなかで、歴史主義と相対主義について次のよう

に論じている。「けだし歴史主義の帰結として人々からあまねく非難されているところの相対

主義は、歴史をもって単に成って在るもの
．．．．．．．

と解して同時にそれを成りつつ在るもの
．．．．．．．．

として把握

しないのに由来する」31（傍点引用者）というのである。少々わかりにくい表現なので、それに

先立つ彼の概念規定を見ておくとしよう。 

 

在る (Sein) ということが成って在る (Gewordensein) ということであるというのは、生の歴史的意識

の、見逃すべからざる、しかし半分の真理である。（中略）生の歴史性の半面には他のこと、即ち在る 

(Sein) ということが成りつつ在る (Werden) ということであるという意味がある。在るものが成って

在るものであると同時に成りつつあるものであるというところに、存在の歴史性の全体の意味が横た

わっている。32 

 

そしてこの後半部分を三木は「生の歴史性」に対して「歴史の生命性」と呼び、そこには「過

程的なるもの」すなわち「生成転化しつつあるもの」が表現されていると示唆するのである。

この「過程」ないしは「生成転化」というあり方は、ダメットの言葉を借りれば世界とわれわ

れ自身が「時間に浸されているという事実」にほかならない。要するに、相対主義への恐怖は

歴史を静止した不変不動の真理と捉えることに由来するのであり、それを時間とともに変化す

る力動的な真理と受け止めるならば、相対主義を恐れる必要はないということであろう。 

 「歴史の詩学」を唱道しつつ第二次「言語論的転回」を先導したヘイドン・ホワイトは、先

の『実用的な過去』の「序言」において、「わたしは相対主義の立場 (relativist position) をとっ

ている。このことは十分に自覚している」33と居直りとも受け取れる宣言を表明している。ただ

し、実在論の軍門に下ることを潔しとしないが、かといって相対主義の旗を掲げるほどの度胸

がない者（たとえば私）にとっては、どのような選択肢がありうるのだろうか。その場合には、

文化人類学者のクリフォード・ギアツが唱道する「反＝反相対主義」という立場はなかなか魅

力的な提案に見える。それは「攻撃される側の見解を防衛しようとするのではなく、攻撃する

側を攻撃しようとすることを示す」34方策にほかならない。つまり、相対主義を積極的に擁護す

るのではなく、相対主義の批判者の出鼻をくじこうとする戦略である。ポイントは二重否定の

直観主義的用法にある。ギアツによれば「この二重否定は、拒まれている対象を受け入れるこ

 
31 三木清「歴史哲学」、『三木清全集』第 20巻、岩波書店、1986年所収、63頁。ただし、表記を現代仮

名遣いに改めた。 
32 同前、45頁。（ただし表記を現代仮名遣いに改めた） 
33 ヘイドン・ホワイト『実用的な過去』前掲書、ⅹ頁。 
34 クリフォード・ギアツ『解釈人類学と反＝反相対主義』小泉潤二編訳、みすず書房、2002年、60頁。 



  歴史の構想力（野家啓一） 
                                     © Heidegger Forum vol.19 2025 

 
 

52 

となく、拒んでいるものを拒むことを可能にします。これが反相対主義について私が試みたい

ことです」35というわけである。 

 周知のように、古典論理では二重否定が元の命題を帰結することは妥当な推論（恒真式）で

あるが、論理演算子の直観主義的解釈をとれば、排中律が成立しないのであるから、二重否定

から元の命題は帰結しない36。ダメットを引き合いに出すまでもなく、直観主義論理と反実在

論は親和性が高いのであるから、反＝反相対主義の立場は、大森荘蔵の「程々の実在論」に倣

うならば「程々の (modest, moderate) 反実在論」と名づけることができる。だとすれば歴史理

解にとって必要なのは、頑迷な実在論でも相対主義的反実在論でもなく、「程々の反実在論」な

のである。 

 
35 同前、61頁。 
36 小野寛晰『情報科学における論理』日本評論社、1994年、202頁などを参照。 


